

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّمْنِ الرَّحِيمِ

### مقدمة

الحمد لله الذي جعل في كل زمانِ فَترَةٍ من الرُّسل بقايا من أهل العلم، يدعون من ضَلَّ إلى الهدى، ويَصْبِرُونَ منهم على الأذى، يُحيُون بكتاب الله الموتى، ويُبَصِّرون بنور الله أهلَ العمى، فكم من قتيل لإبليس قد أَحْيَوه، وكم من ضالٍ تائهٍ قد هَدَوه، فها أحسنَ أثرُهُم على الناسِ وأقبحَ أثرُ الناسِ عليهم، ينفون عن كتاب الله تحريفَ الغالين، وانتِحَالَ المبطلين، وتأويلَ الجاهلين؛ الذين عقدوا أَلْويَة البدعة، وأطلقوا عَنان الفتنة، فهم مختلفون في الكتاب، مخالفون للكتاب، مُجْمِعُونَ على مخالفة الكتاب، يقولون على الله وفي الله وفي كتاب الله بغير علم، يتكلمون بالمتشابه من الكلام، ويخدعون جُهَّال الناس بها يُشَبِّهون عليهم، فنعوذ بالله من فتن المضلين. (۱)

وبعد: فإن علم التوحيدِ أصلُ الأصولِ في دين الإسلام، لأنه أساسُ دعوةِ الأنبياء والرسل، وغايته: إفرادُ ربّ العالمين بها ثبت له من الجلال والكهال، وصرُف العبادةِ له وحده دون سواه، ولقد أدرك ذلك وعلمه سلفُ هذه الأمة الصالحين، فاعتنوا به غاية العناية، وكتبوا في بيانه وتوضيحه الكثيرَ والكثير، مما أثلجَ صدورَ الموحدين، وعبادَ اللهِ المخلِصين(٢)، وقدَّموا لهذه الأمة الغالى والنفيس لحهاية جَنَابِ العقيدة على مرِّ العصور.

<sup>(</sup>١) نقلًا من مقدمة كتاب الرد على الزنادقة والجهمية لأحمد بن حنبل.

<sup>(</sup>٢) نقلًا من مقدمة الشيخ الدكتور عبد الله شاكر لـ(متن درة البيان في أصول البيان) للشيخ الدكتور محمد يسري.

فهذا حَبْرُ الأمةِ وتُرجُّمانُها عبدُ الله بنُ عباس رَضِيَالله عنهُ الناظر الخوارج في قضية التحكيم، حتى رجع معه ألفان. (١)

وهذا الإمام عبدُ الله بنُ عمر رَضَيَ الله عنه عن يحيى بنِ يَعمَرَ، قال: كان أول من قال في القدر فقد روي الإمام مسلم رَحَمُ أَللَهُ في صحيحه عن يحيى بنِ يَعمَرَ، قال: كان أول من قال في القدر بالبصرة مَعْبَدُ الجُهني، فانطلقت أنا وحُميد بن عبد الرحمن الجِمْيرِي حاجِّين - أو معتمرين -، فقلنا: لو لقينا أحدًا من أصحاب رسول الله علي فسألناه عما يقول هؤلاء في القدر، فو فق لنا عبد الله بنُ عمر بن الخطاب داخلا المسجد، فاكْتنَفْتُهُ أنا وصاحبي، أحدُنا عن يمينه، والآخر عن شاله، فظننت أن صاحبي سَيكِلُ الكلامَ إلي، فقلت: أبا عبد الرحمن؛ إنه قد ظهر قِبكنا عن سماله، فظننت أن صاحبي سَيكِلُ الكلامَ إلي، فقلت: أبا عبد الرحمن؛ إنه قد ظهر قِبكنا ناس يقرءون القرآن، ويتَقَفَّرُون العلم (٢)، وذكر من شأنهم، وأنهم يزعمون أن لا قدر، وأن الأمر أُثف، قال: فإذا لقيت أولئك فأخبرهم أني بريءٌ منهم، وأنهم برَآءٌ منِّي، والذي يحلف به عبدُ الله بنُ عمر: لو أن لأحدهم مثل أُحدٍ ذهبا، فأنفقه ما قبل الله منه؛ حتى يؤمن بالقدر... الحديث. (٣)

ومِنْ بعدهم أئمة كُثُر، منهم الإمام الشعبي (٤) رَحِمَهُ ٱللَّهُ فقد كان شوكةً في حُلُوق الشيعة الروافض، فقد روى اللالكائي رَحِمَهُ ٱللَّهُ عن عبد الرحمن بن مالك بن مِغْوَل، عن أبيه، قال:

<sup>(</sup>۱) أخرج هذه المناظرة النسائي في (السنن الكبرى/۸۰۲)، والحاكم في (المستدرك:۲۲۵٦/۱٦٤/۲)، وعنه البيهقي في (السنن الكبرى:۴۳۰/۸)، وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٢) قال النووي: أي: يبحثون عن غامضه، ويستخرجون خفيه. (شرح مسلم: ١ / ٢١٣).

<sup>(</sup>٣) مسلم/١

<sup>(</sup>٤) هو الإمام عامر بن شَرَاحِيلَ بن عبد بن ذي كِبَار، من الطبقة الثانية من التابعين.

قال الشعبي: يا مالك: لو أردتُ أن يُعطوني رقابهم عبيدًا، أو أن يملؤوا بيتي ذهبًا، على أن أكذب لهم على عليًّ؛ لفعلوا، ولكن والله لا كذبتُ عليه أبدا ...(١)

وهكذا يبعث الله عز وجل في كل فترة أئمةً، يحفظون على الناس عقيدتهم، ويَذَّبُون عنهم شبهات الفرق الضالة، مِصداقًا لقول النبي عَيَكُالله: "لَا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي عَلَى الْحَقِّ ظَاهِرِينَ، لاَ يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللهِ... "(٢)

ومن هؤلاء أيضًا: إمامُ أهل السنة والجماعة: الإمامُ أحمدُ بنُ حنبل رَحْمَهُ الله فقد قام لله لنصرة هذا الدين، وتحمل الأذى في محنة خَلْق القرآن، حتى رفع الله عز وجل به راية العقيدة الصحيحة.

وقد سار على دربهم الأئمةُ في نُصرة عقيدة أهل السنة والجماعة، واختلفت طُرُقُهم في نصرة الدين، ورفع راية العقيدة الصافية.

فمنهم: من سَرَدَ العقائد سردًا، يحدد معالمها، ويبين أفرادها، دون التعرض للأدلة من الكتاب والسنة، ك(أصول السنة) لأحمد بن حنبل رَحْمَهُ ٱللَّهُ، و(شرح السنة) للبربهاري رَحْمَهُ ٱللَّهُ، و(العقيدة الطحاوية) للطحاوي رَحْمَهُ ٱللَّهُ.

ومنهم: من قسَّم العقيدة إلى أبواب، كل باب يمثل جزئية من الجزئيات العقدية، مشتملًا على أدلتها من الكتاب والسنة، وأقوال السلف، مثل كتاب (السنة) لعبد الله بن أحمد بن حنبل رَحْمَهُ ٱللَّهُ، وكتاب (التوحيد) لابن خزيمة رَحْمَهُ ٱللَّهُ.

<sup>(</sup>١) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة (٨/٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند (٢٢٤٠٣)، والترمذي في السنن (٢٢٢٩)، وقال: هذا حديث حسن صحيح، والحاكم في المستدرك (٨٣٩٠)، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه بهذه السياقة.

ومنهم: من ذكر العقائد السلفية مقرونة بأدلتها من الكتاب والسنة، ككتاب (عقيدة السلف أصحاب الحديث) للصابوني رَحْمَهُ ٱللَّهُ، و(لمعة الاعتقاد) لابن قدامة المقدسي رَحْمَهُ ٱللَّهُ، و(الواسطية) لشيخ الإسلام ابن تيمية رَحْمَهُ ٱللَّهُ.

ومنهم: من صنف في مسألة مفردة من مسائل الاعتقاد، مما عظم فيها الاختلاف، مثل (الرؤية، والنزول، والصفات) للدارقطني رَحِمَهُ ٱللَّهُ، و(العلو) للذهبي رَحِمَهُ ٱللَّهُ.

ومنهم: من تصدى للمبتدعة والزنادقة بالرد على شبهاتهم وتفنيدها، مثل (الرد على الجهمية) لأحمد بن حنبل، وابنه عبد الله، والدارمي، والبخاري، وابن قتيبة رَحَهُمُ اللهُ.

ومنهم: من نظم العقائد السلفية شعرًا، حتى يسهل حفظها واستحضارها، مثل (الحائية) لأبي بكر بن أبي داود رَحمَهُ الله و(الشافية الكافية في الانتصار للفرقة الناجية) لابن القيم رَحمَهُ الله و(العقيدة السفارينية) للسفاريني رَحمَهُ الله في الانتصار للفرقة السفارينية) للسفارينية وحمَهُ الله في الانتصار العقيدة السفارينية المسلمة السفارينية السفارينية السفارينية السفارينية السفارينية المسلمة السفارينية السفارين السفارينية السفارينية السفارينية السفارينية السفارين ال

وكتابنا هذا نظم من النُّظُمِ العقائدية، التي بين فيها المصنف منهجَ أهل السنة والجماعة، بأسلوب سهل رائق.

<sup>(</sup>١) نقلاً من كتاب (كتب أثنى عليها العلماء) لعبد الإله بن عثمان الشايع، بتصرف.

## ترجمة المصنف رَحَمَهُ اللَّهُ

#### اسمه:

أبو بكر عبدُ الله بنُ سليهان بنِ الأشعثِ، الإمامُ العلامةُ الحافظُ، شيخُ بغداد، أبو بكرِ السِّجِسْتَانيُّ، صاحبُ التصانيف.

### مولده:

وَلِد بسِجِسْتَان في سنة ثلاثين ومئتين (٢٣٠هـ)، وسافر به أبوه وهو صبي، فكان يقول: رأيتُ جنازةَ إسحاقَ بن راهَوَيه رَحِمَهُ ٱللّهُ.

قال الذهبي رَحْمَهُ اللَّهُ: وكانت في سنة ثمان وثلاثين ومئتين (٢٣٨هـ) في شعبان، فأول شيخ سمع منه: محمد بن أسلم الطوسي، وسُرَّ أبوه بذلك لجلالة محمد بن أسلم.

### مشايخه:

روى عن: أبيه، وعمه، وعيسى بن حماد زغبة، وأحمد بن صالح، ومحمد بن يحيى الزماني، وأبي الطاهر بن السرح، وعلي بن خشرم، ومحمد بن بشار، ونصر بن علي، وعمرو بن عثمان الحمصي، وكثير بن عبيد، وإسحاق الكوسج، ومحمد بن يحيى الذهلي، وإسحاق بن إبراهيم، وخلق كثير بخراسان، والحجاز والعراق، ومصر والشام، وأصبهان وفارس.

وكان من بحور العلم، بحيث إن بعضهم فضله على أبيه.

### مصنفاته، منها:

- ١ السنن.
- ٧- المصاحف.
- ٣- الناسخ والمنسوخ.
  - ٤ البعث.
- ٥ نظم الحائية في السنة، وأشياء.

### تلاميده:

حدَّث عنه خلق كثير، منهم: ابن حبان، وأبو أحمد الحاكم، وأبو عمر بن حيويه، وابن المظفر، وأبو حفص بن شاهين، وأبو الحسن الدارقطني، وعيسى بن علي الوزير، وابن المقرئ، وآخرون.

### سيرته

كان يقول رَحْمَهُ ٱللهُ: دخلتُ الكوفة ومعي درهمٌ واحدٌ، فأخذتُ به ثلاثين مُدِّ باقلا، فكنتُ آكل منه، وأكتبُ عن أبي سعيد الأشج، فما فرغَ الباقلا حتى كتبت عنه ثلاثين ألف حديث، ما بين مقطوع ومرسل.

قال أبو بكر بن شاذان: قدم أبو بكر بنُ أبي داود سجستان، فسألوه أن يحدثهم، فقال: ما معي أصل فقالوا: ابنُ أبي داود وأصل! قال: فأثاروني، فأمليت عليهم من حفظي ثلاثين ألف حديث.

وكان رئيسًا عزيز النفس، مُدِّلًا بنفسه، سامحه الله.

قال أبو حفص بن شاهين: أراد الوزير علي بن عيسى أن يصلح بين ابن أبي داود، وابن صاعد، فجمعها، وحضر أبو عمر القاضي، فقال الوزير: يا أبا بكر! أبو محمد أكبر منك، فلو قمت إليه، فقال: لا أفعل، فقال الوزير: أنت شيخ زيف، فقال: الشيخ الزيف: الكذاب على رسول الله عليات، فقال الوزير: من الكذاب؟ قال: هذا، ثم قام، وقال: تتوهم أني أُدِلُّ لك لأجل رزقي، وأنه يصلُ إليَّ على يدك؟! والله لا آخذ من يدِك شيئا، قال: فكان الخليفة المقتدر يزن رزقه بيده، ويبعث به في طبق على يد الخادم.

قال أبو عبد الرحمن السُّلمي: سألت الدارقطني عن ابن أبي داود، فقال: ثقة، كثير الخطأ في الكلام على الحديث.

وقد ذكره أبو أحمد بن عدي في (كامله)، وقال: لولا أنا شرطنا أن كل من تكلم فيه ذكرناه لما ذكرت ابن أبي داود، قال: وقد تكلم فيه أبوه، وإبراهيم بن أورمة، وينسب في الابتداء إلى شيء من النصب.

ونفاه ابن الفرات من بغداد إلى واسط، ثم رده الوزير علي بن عيسى، فحدث، وأظهر فضائل على رَضَالِلَهُ عَنْهُ ثم تحنبل فصار شيخا فيهم، وهو مقبول عند أصحاب الحديث.

قال صالح بن أحمد الهمذاني الحافظ: كان ابن أبي داود إمامَ العراق ونصب له السلطان المنبر، وكان في وقته ببغداد مشايخُ أسند منه، ولم يبلغوا في الآلة والاتقان ما بلغ.

وكان ابن أبي داود رَحِمَدُ ٱللَّهُ زاهدًا ناسكًا.

### وفاته:

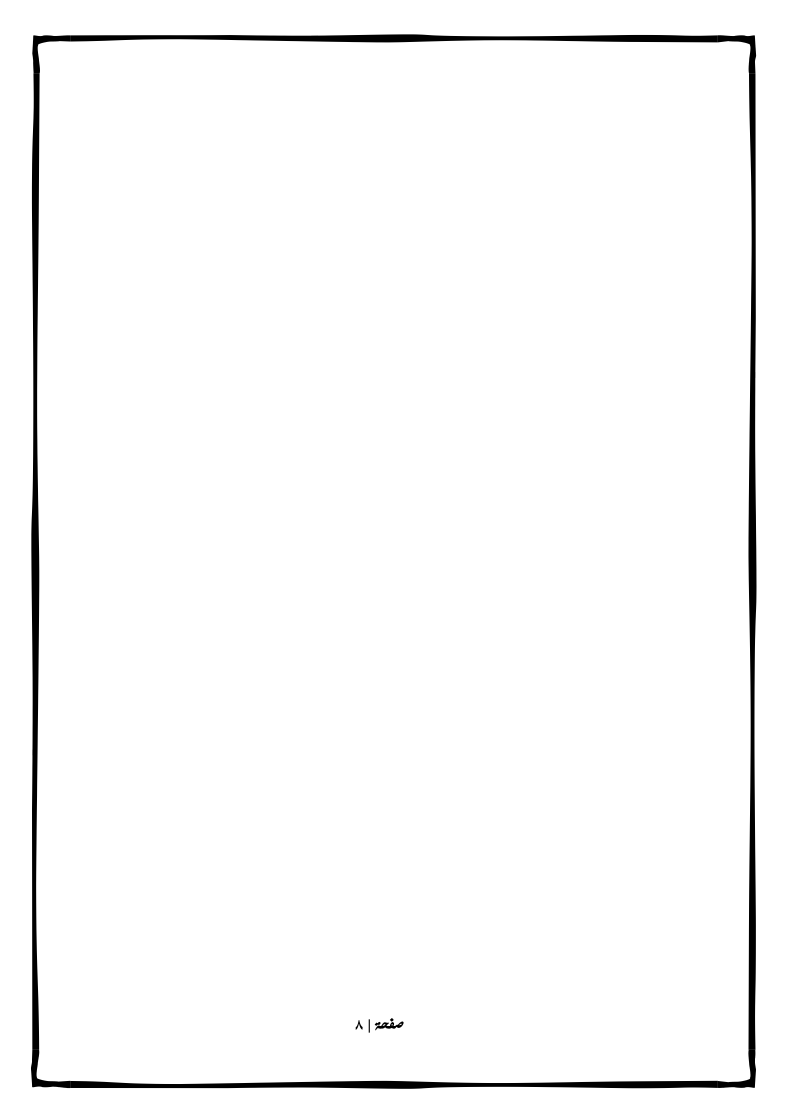
مات في ذي الحجة سنة ست عشرة وثلاث مئة (٣١٦هـ)، وخلف ثلاثة بنين وخمس بنات، وعاش سبعا وثهانين سنة، صلى عليه يوم مات نحو من ثلاث مئة ألف إنسان وأكثر، وصُلِّى عليه ثهانين مرة.

قال الذهبي رَحْمَهُ اللهُ: أنشدنا أبو العباس أحمد بن عبد الحميد، قال: أنشدنا الامام أبو محمد بن قدامة سنة ثمان عشرة وست مئة (٦١٨هـ)، أخبرتنا فاطمة بنت علي الوقاياتي، أخبرنا علي بن بيان، أخبرنا الحسين بن علي الطَّنَاجِيري، حدثنا أبو حفص بن شاهين، أنشدنا أبو بكر بن أبي داود لنفسه:

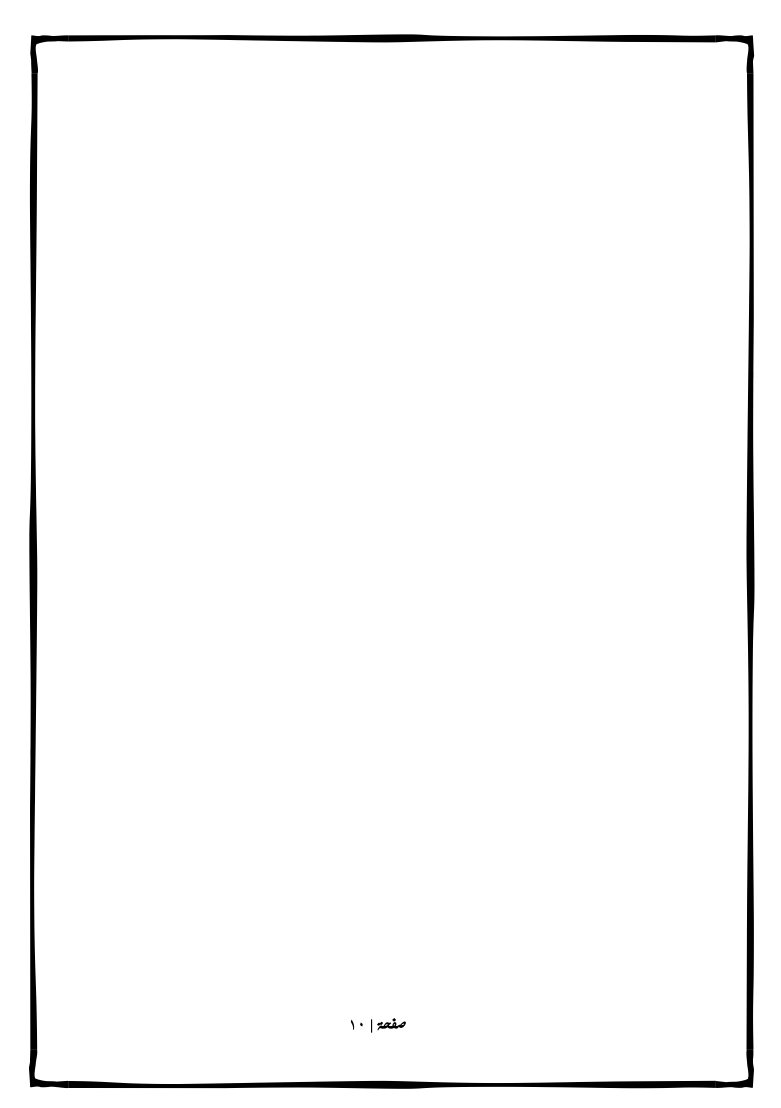
ولا تَكُ بِدْعِيًّا لَعلَّكَ تُفْلِحُ أَنَّ فُلِحُ أَتَتْ عَن رَسُولِ اللهِ تَنْجُ وَتَرْبَحُ

تَمَسَّكُ بِحَبْلِ اللهِ واتَّبِع المُّدَى وَدِنْ بِكِتَابِ اللهِ والسُّنَنِ التِي وذكر الأبيات إلى آخرها.(١)

<sup>(</sup>١) انظر سير أعلام النبلاء: ٢٣٦:٢٢١/١٣







## التعريف بالمنظومة الحائية

هي قصيدة في السُنَّة، ختم الإمامُ أبياتَها بحرف الحاء، وقد صحَّت نسبتُها إليه.

ومن أشهر من ذكرها، الإمام الآجُرِّي وَحَمَدُاللَّهُ (٣٦٠هـ) في كتابه (الشريعة)، قال: وقد كان أبو بكر بن أبي داود وَحَمَدُاللَّهُ أنشدنا قصيدة قالها في السنة وهذا موضعها، وأنا أذكرها ليزداد بها أهل الحق بصيرة وقوة إن شاء الله:

أملى علينا أبو بكر بن أبي داود في مسجد الرَّصَافة في يوم الجمعة لخمس بقين من شعبان سنة تسع وثلاثهائة، فقال تجاوز الله عنه:

تَمَسَّكْ بِحَبْلِ اللهِ واتَّبِع المُّدَى ولا تَكُ بِدْعِيًّا لَعلَّكَ تُفْلِحُ ثَفْلِحُ ثَمْ ذكر الأبيات. (١)

وقد شُرحَتْ هذه القصيدةُ عدَّة مرات:

- ١ شرح الآجري (٣٦٠ه)، قال الذهبي رَحْمَهُ ٱللّهُ في كتاب العلو: هذه القصيدة متواترة
  عن ناظمها، قد رواها الآجري، وصنف لها شرحًا.
  - ٢ شرحُ ابن البَنَّاء الحنبلي.
- ٣- شرح السفاريني (١١٨٨ه) المسمى: (لوائحُ الأنوارِ السَّنِيَّةِ ولواقحُ الأفكارِ السُّنيَّة مرح السفاريني (١١٨٨ه) المسمى: شرح قصيدة ابن أبي داود الحائية في عقيدة أهل الآثار السلفية).
- ٤ شرح (التحفة السنية شرح قصيدة ابن أبي داود الحائية) للشيخ الدكتور عبد الرزاق بن عبد المحسن العباد البدر.
  - ٥ شرح للشيخ سعود الشريم. (٢)

<sup>(</sup>١) الشريعة:٥/٢٥٦٢

<sup>(</sup>٢). نقلاً من مقدمة (شرح المنظومة الحائية في عقيدة أهل السنة والجماعة) للشيخ الفوزان.

٦- شرح للشيخ مجدي عرفات.

٧- شرح (المنظومة الحائية في عقيدة أهل السنة والجماعة) للشيخ الدكتور صالح بن الفوزان.

هذا وقد اعتمدت في شرحي على رواية الآجري رَحِمَهُ اللّهُ التي ذكرها في كتابه (الشريعة)، وقد زاد بعض الشُّراح أبياتًا عليها، وقد اعتمدت في متنها على نسخة مطبوعة، وهي للشيخ الدكتور عبد الله بن عمر بن سليمان الدُّمَيْجي (١)، واسميته (الشرح الصغير على حائية ابن أبي داود) وسيردفه إن شاء الله تعالى (الشرح الكبير).

والله أسألُ أن يرزقنا الإخلاص في القولِ والعمل، وأن ينفعنا بها علمنا، وأن يزيدنا علمًا وتُقى، وأن يجعل خير أعملنا خواتمها، وأسأله سبحانه أن يغفر لأبي وأمي، وأن يرحمها كها ربياني صغيرا، وأن يبارك لي في ذريتي، ويجمعني وإياهم في الفردوس الأعلى.

هذا، والله تعالى أسألُ أن يرحمَ أئمتنا الذين سبقونا بالإيهان، وأن يبارك ويطيل أعهارَهم في طاعته، وأن ينفعنا بهم، ويغفر لهم زلاتهم.

أَبُو سُفْيَانَ مَحْمُودُ بْنُ أَحْمَدَ الْشَّامِلِيُّ صَفَرْ ١٤٣٥ هـ

<sup>(</sup>۱) طبعة دار الوطن السعودية، وهي رسالة جامعية نُوقِشت في جامعة أم القرى، وقد ذكر المحقق في مقدمته أنه اعتمد في تحقيقه على خمسة نسخ خطية: اثنتان في تركيا، وواحدة في مصر، وأخرى في المغرب، والخامسة في الهند، بالإضافة إلى النسخة المطبوعة في مصر، التي نشرها العلامة محمد حامد الفقي رَحَمُهُ اللّهُ عام (١٣٦٩ه/ ١٩٥٠م)، اعتهادًا على النسخة المصرية فقط، وقد اعتمد على نسختين اضافيتين لباب من أبواب الكتاب وهو (التصديق بالنظر).





# مَتنُ الْحَائِيَّةِ

ولا تَكُ بِدْعِيًّا لَعلَّكَ تُفْلِحُ أَتَتْ عَن رَسُولِ اللهِ تَنْجُ وَتَرْبَحُ بـــذَلكَ دَانَ الأَتْقِياءُ وأَفْصحُوا كَا قَالَ أَتُبَاعُ إِلَهُم وَأَسْجَحُوا فإنَّ كَلامَ اللهِ باللفظِ يُوضَحُ كَمَ البدرُ لا يَخْفى وَرَبُّكَ أَوْضَحُ وَكَيسَ لهُ شِبْهُ تَعَالَى المسبَّحُ بمِصْدَاقِ ما قُلْنَا حَدِيثٌ مُصَرِّحُ فَقُلْ مِثْلَ ما قَدْ قَالَ فِي ذَاكَ تَنْجَحُ وَكِلْتَا يَدَيْهِ بِالْفَوَاضِلِ تَنْفَحُ بلا كَيْفٍ جَلَّ الواحِدُ المتَمَدِّحُ فَتُفْرَجُ أَبْوابُ السَّاءِ وتُفْتَحُ ومُسْــتَمْنِحٌ خَــيْرًا ورِزقًــا فَــأَمْنَحُ أَلَا خَابَ قَوْمٌ كَذَّبوهُم وقُبِّحُوا وَزِيراهُ قُدمًا ثُمَّ عُثْمَانُ أَرْجَحُ عَلِيٌّ حَليفُ الخيرِ بِالخيرِ مُنْجِحُ عَلَى نُجُبِ الفِرْدَوْسِ فِي الْخُلْدِ تَسْرَحُ وعَـــامِرُ فِهْــرِ والـــزُّبَيْرُ الْمُـــدَّحُ مُعَاوِيَةٌ أَكْرِمْ بِ فَهْوَ مُصْلِحُ بنصرهِمْ عَنْ ظُلْمَةِ النَّارِ زُحْزحُوا حَذُو حَذْوَهُمْ قَولاً وَفِعلاً فَأَفْلحوا

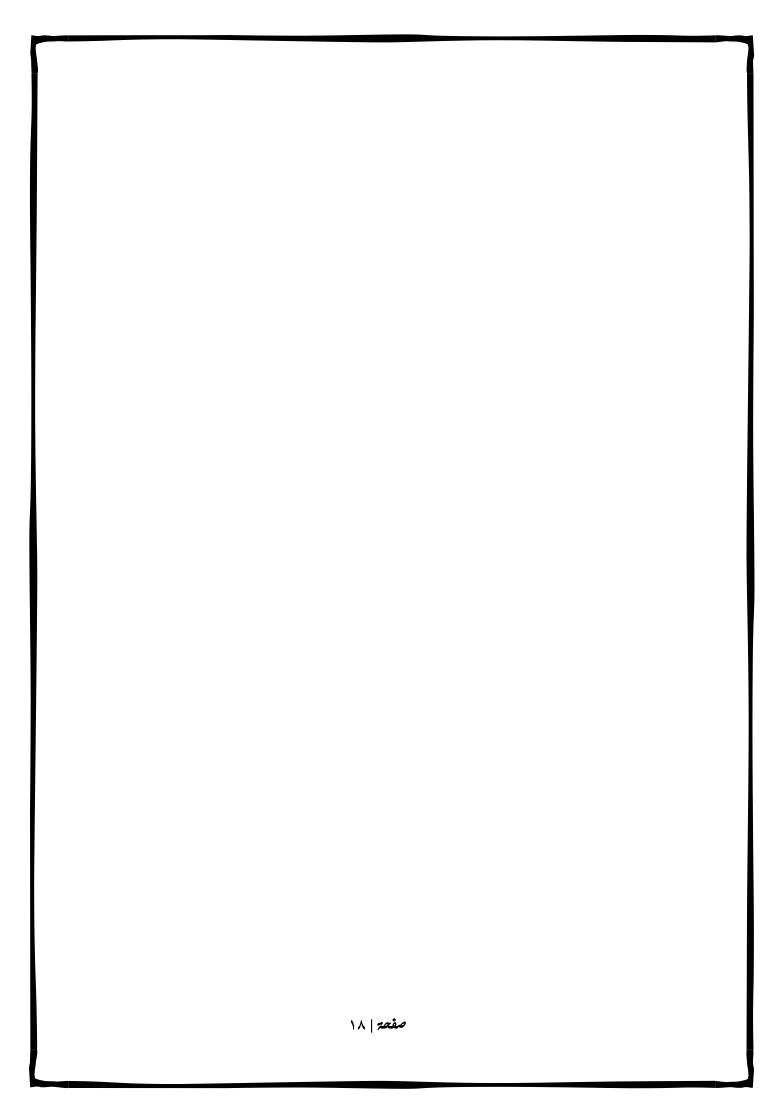
مَّسَّكُ بِحَبْلِ اللهِ واتَّبِعِ المُسدَى وَدِنْ بِكِتَابِ اللهِ والسُّنَنِ التِّي وَقُـلْ غَـيْرُ نَخْلُـوقٍ كَـلامُ مَليكِنَـا وَلا تَكُ فِي القُرْآنِ بِالوَقْفِ قَائِلًا ولا تَقُلُ القُرانُ خَلقًا قرأتَ لهُ وَقُلْ يَستَجلَّى اللهُ للخَلْقِ جَهْرةً وَلَـيْسَ بِمُولُـودٍ ولـيسَ بِوَالِـدٍ وَقَدْ يُنكِرُ الجَهْميُّ هَذَا وعِنْدَنَا رَوَاهُ جَرِيدٌ عن مَقَالِ مُحمّدِ وَقَدْ يُنكِرُ الجَهْمِيُّ أَيضًا يَمِيْنَهُ وَقُلْ يَنْزِلُ الجَبَّارُ فِي كُلِّ لَيْكَةٍ إلى طَبَقِ السَّذُنيا يَمُنُ بِفَضْلِهِ يَق ولُ ألا مُسْتَغْفِرٌ يَلْقَ غَافِرًا رَوَى ذَاكَ قَومٌ لا يُسرَدُّ حَدِيثُهم وَقُلْ إِنَّ خَيْرَ النَّاسِ بَعْدَ مُحَمَّدٍ وَرابِعُهُ مِ خَسِيرُ البريَّةِ بَعْدَهُم وإنَّهُم والـرَّهُطُ لا رَيْبَ فِيْهُمُ سَعِيدٌ وسَعْدٌ وابنُ عَوْفٍ وطَلْحةٌ وَعَائِشُ أُمِّ الْمُدُومِنِينَ وَخَالُنا وَأَنْصِارُه وَالْحَاجِرونَ دِيارَهم وَمَنْ بَعْدَهُم وَالتَّابِعُون بِحُسنِ مَا

وَقُلْ خَيْرَ قولٍ في الصَّحَابةِ كُلِّهمْ فَقَدْ نَطَقَ الوَحْيُ الْمُبِينُ بِفَضْ لِهِمْ وبالقَــدَرِ المقْــدُورِ أَيْقِــنْ فإنَّــهُ وَلا تُنكِرَنْ جَهِلاً نَكِيرًا ومُنكَرًا وقُلْ يُخْرِجُ اللهُ العَظيمُ بِفَضلِهِ عَلَى النَّهرِ في الفِردوس تَحْيا بِهَائِهِ فإنَّ رَسُولَ اللهِ للخَلقِ شَافِعٌ ولا تُكْفِرَنَّ أَهْلَ الصَّلاةِ وإِنْ عَصَوا ولا تَعتقِدُ رَأْيَ الخَوارِجِ إِنَّهُ ولا تَكُ مُرْجِيًّا لَعُوبًا بدِينِهِ وقُلْ إنَّا الإيانُ قَوْلٌ ونيَّةٌ ويَنْقُصُ طَوْرًا بالمعَاصِي وَتَارَةً وَدَعْ عنكَ آراءَ الرِّجالِ وَقولَكُم وَلا تَكُ مِن قَوْم تَلَهَّوْ بِدِينِهِم إذا مَا اعتقدْتَ الدُّهْرَ يا صَاحِ هذِه

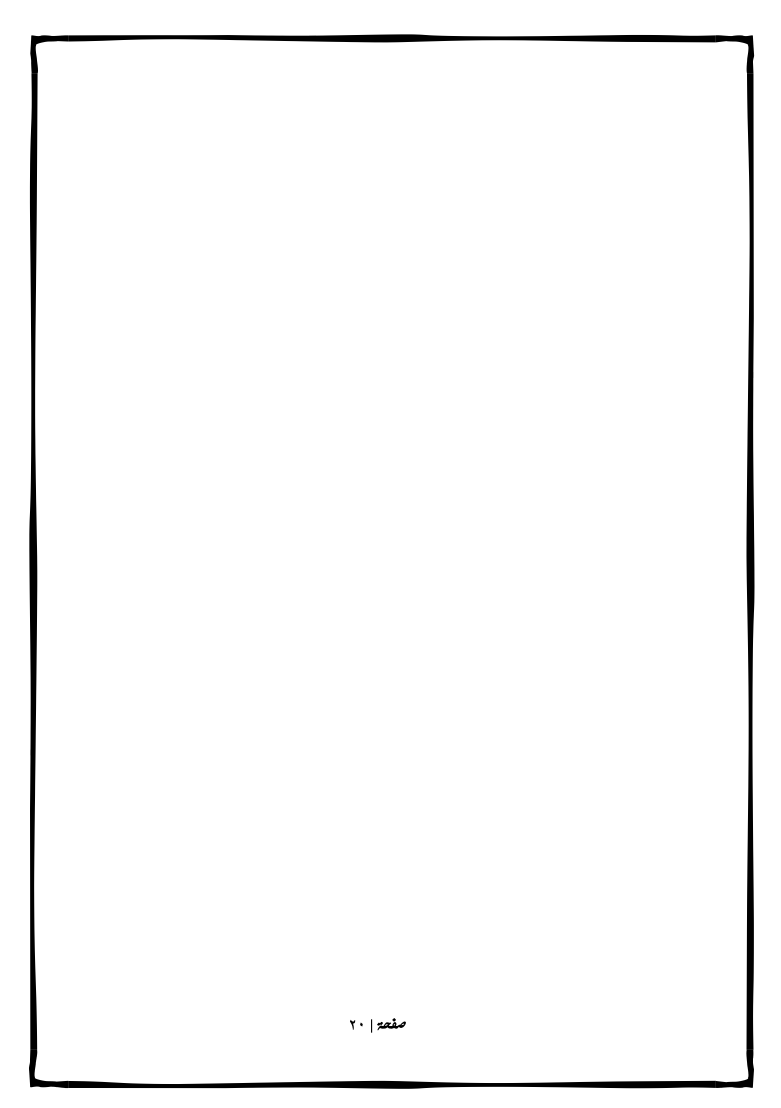
ولا تَـكُ طَعَّاناً تَعِيْب وتَجْرر حُ وفي الفَــتْح آيُّ في الصَّــحابةِ تَمُــدَحُ دِعَامَةُ عِقْدِ الدِّينِ والدِّينُ أَفْيَحُ وَلا الحُوضَ والِمِيزانَ إِنَّكَ تُنْصَحُ مِن النارِ أَجْسادًا مِن الفَحْم تُطْرَحُ كَحَبِّ حَميلِ السَّيْلِ إِذْ جَاءَ يَطْفَحُ وقُلْ فِي عَذابِ القَبرِ حِقُّ مُوَضَّحُ فكلُّهُمُ يَعْصِي وذُو العَرش يَصْفَحُ مَقَـالٌ لِكَـنْ يهـواهُ يُـرْدِي ويَفْضَـحُ أَلَا إِنَّا المُرْجِيُّ بِاللَّهِ يَمْزُحُ وِفَعْلُ عَلَى قُـولِ النبيِّ مُصَـرَّحُ بطَاعَتِهِ يَنْمِى وفي الوزنِ يَرْجَحُ فَقْــولُ رَسُــولِ اللهِ أَزْكَــى وَأَشْرَحُ فَ تَطْعِنَ فِي أَهَـل الحَـدَيثِ وتَقْدَحُ فَأَنْتَ عَلَى خَيْرِ تَبِيتُ وتُصْبِحُ

قَالَ أَبُو بَكْرٍ بْنُ أَبِي دَاوُدَ: هَذَا قَوْلِي، وَقَوْلُ أَبِي، وَقَوْلُ أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ، وَقَوْلُ مَنْ أَدْرَكْنَا مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ، وَمَنْ لَمْ نُدْرِكْ مِمَّنْ بَلَغَنَا عَنْهُ، فَمَنْ قَالَ غَيْرَ هَذَا فَقَدْ كَذَب.









# بِسْمِ اللهِ الْرَّحْمَنِ الْرَّحِيِم

قال أبو بكر بن أبي داود رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

ولا تَـكُ بِـدْعِيًّا لَعلَّـكَ تُفْلِـحُ

تَمَسَّكُ بَحَبْلِ اللهِ واتَّبِع الْمُسَدَى

## المفردات

(مَّسَّكُ): أي اعتصم. (١)

(بحَبْلِ الله): الحبل هو الرِّباط(٢)، قال الطبري رَحِمَهُ ٱلله: وأما الحبل: فإنه السببُ الذي يُوصَلُ به إلى البُغية والحاجة، ولذلك سُمي الأمانُ حبلًا؛ لِأنه سببٌ يوصل به إلى زوال الخوف، والنجاة من الجزع والذُّعرِ(٣)، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَعَالَى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا اللّهِ تَعَالَى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ ا

وقد ذكر السلف رَحَهُمُ اللهُ عدة معاني لقوله تعالى: ﴿ بِحَبْلِ اللهِ ﴾ ذكرها الطبري رَحَمُهُ اللهُ في تفسيره، منها أنه: الإسلام، وقيل: الجماعة، وقيل: هو عهد الله لعباده، وقيل: هو إخلاص التوحيد لله عز وجل، وقيل: هو القرآن (٥) وهو أولاها، وأشملها لكل ما سبق.

وقد جاء في السنة ما يؤيده، فقد روى الإمام مسلم في صحيحه، عن زيد بن أرقم

<sup>(</sup>١) القاموس:١٥٣٢/مسك، قال الفيروز آبادي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ومَسَكَ به وأَمْسَكَ وَتَمَاسَكَ وَتَمَسَّكَ وَاسْتَمْسَكَ

وَمَسَّكَ: احتبس، واعتصم به.

<sup>(</sup>٢) القاموس (٢٢٤/حبل).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (٣/٥٥/٣).

<sup>(</sup>٤) آل عمران/١٠٣

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري (٣/٥٥:٣٥٧).

رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أَن رَسُولَ الله عَيَّالِيلِهُ قَالَ: "أَلَا وَإِنِّي تَارِكُ فِيكُمْ ثَقَلَيْنِ: أَحَدُهُمَا كِتَابُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، هُوَ حَبْلُ اللهِ، مَنِ اتَّبَعَهُ كَانَ عَلَى الْمُدَى، وَمَنْ تَرَكَهُ كَانَ عَلَى ضَلَالَةٍ "(١)

ففي الحديث دلالةٌ واضحةٌ: أن حبل الله تعالى هو القرآن الكريم.

وروى الدارمي، عن ابن مسعود رَضَيَالِلَهُ عَنْهُ قال: "إِنَّ هَذَا الصِّرَاطَ مُحْتَضَرٌ، تَحْضُرُهُ الشَّيَاطِينُ يُنَادُونَ: يَا عَبادَ اللَّهِ هَذَا الطَّرِيقُ، فَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ، فَإِنَّ حَبْلَ اللَّهِ الْقُرْآنُ "(٢)

(واتبع المتدى): المدى: الرشاد والدلالة (٣)، قال ابن كثير رَحمَهُ الله: هو النور والبيان والبصيرة (٤)، وقال القرطبي رَحمَهُ الله: المدى هُدْيَان: هدى دلالة: وهو الذي تقدر عليه الرسل، قال الله تعالى: ﴿وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ (٥)، وقال: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٢)، وهُدى تأييد وتوفيق، وهذا الهدى بيد الرب عز وجل، ولا تقدر عليه الرسل، قال تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ (٧)، (٨).

فالنوع الأول من الهداية هو المُراد بالاتباع، وهو سُنَنُ النبي عَلَيْكُمْ .

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲٤۰۸).

<sup>(</sup>۲) سنن الدارمي (۳۳۲۰)

<sup>(</sup>٣) القاموس (١٦٨٢/هدى).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير (١٢٦/١).

<sup>(</sup>٥) الرعد/٧

<sup>(</sup>٦) الشوري/٥٢

<sup>(</sup>۷) القصص/٥٦

<sup>(</sup>٨) تفسير القرطبي (١٦١/١).

(بِدْعِيًّا) من بَدَعَ، أي: أنشأ شيئًا على غير مثال سابق<sup>(۱)</sup>، قال الشاطبي وَحَمَدُ اللَّهُ: البدعة: طريقة في الدين مخترعة تضاهي الشريعة، يُقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله سبحانه (۲).

وفي الصيحين عن عائشة رَضِيَالِيَّهُ عَنْهَا، قالت: قال رسول الله عَلَيْكِالَّةٍ: "مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ فِيهِ فَهُوَ رَدُّ" (٤) وفي لفظ عند مسلم: "مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ" (٤).

(لَعلَّكَ تُفْلِحُ): لعل كلمةُ طمعٍ وإشفاق<sup>(٥)</sup>، وكأنه يُشفق عليه أن يكون مبتدعًا في دين الله عز وجل.

(تُقْلِحُ) من الفلاح: قال القرطبي رَحِمَهُ اللهُ: هو الظَّفْرُ بالمطلوب، والنجاةُ من المرهوب<sup>(٢)</sup>، وقال: أصله من الفَلْح: وهو الشق والقطع، ومنه فِلاحة الأرضين، أي: شقها للحرث لتحصيل الزرع منها، وتجنب بوارها، ومنه المفلحون، أي: الذين أدركوا ما طلبوا، ونجوا من شر ما منه هربوا. (٧)

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة (٧٨/بدع).

<sup>(</sup>٢) الاعتصام للشاطبي (٢٨).

<sup>(</sup>٣) البخاري(٢٦٩٧)، مسلم (١٧/١٧١٨).

<sup>(</sup>٤)مسلم (۱۸/۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٥) القاموس (١٤٧٦/لعل).

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي (١/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٧) تفسير القرطبي (١/٩٧١:١٧٩) بشيء من التصرف.

### المعنى العام:

يقول المصنف رَحْمَهُ اللّهُ ناصِحًا ومشفقًا: اعتصم بكتاب الله تعالى، ولا تلتفت عنه يمنةً أو يَسرى، فإن الهدى كل الهدى في الاعتصام به، واحذر أن تخالفه لهوى، أو لجهل، أو لتعصب لغيره، فتصيرَ من أهل البدع التي حَذَّرَنَاهُ الكتابُ والسنةُ، قال تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ لَغيره، فتصيرَ من أهل البدع التي حَذَّرَنَاهُ الكتابُ والسنةُ، قال تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَبِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ (١)، وقال: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلّهِ فَأُولَئِكَ مَعَ المُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللّهُ المُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَاللّهِ مَنْ اللّهِ عَلَيْهِ مِنَا لللّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَضْلِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ (١).

ومن السنة، ما رواه البخاري في صحيحه، عن أبي هريرة رَضَّالِللهُ عَنْهُ، قال: قال رسول الله عَلَيْكُ عَنْهُ، قال: "مَنْ أَطَاعَنِي عَلَيْكُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَنْهُ عَمَلُونَ الجُنَّةُ وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى "(٤).

وحذرنا الله تعالى مخالفة نبيه عَلَيْكِالله في كتابه العزيز: ﴿ وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْمُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ (٥)،

وقال تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ (٦).

<sup>(</sup>۱) آل عمران/۱۰۳

<sup>(</sup>۲) النساء/۲۶

<sup>(</sup>٣) النساء/ ١٧٥

<sup>(</sup>٤) البخاري (٧٢٨٠).

<sup>(</sup>٥) النساء/١١٥

<sup>(</sup>٦) النور/٦٣

### المفردات

(دِنْ): فعل أمر من دَانَ يَدِينُ دَيْنًا، والدِّين بكسر الدال المشددة: قد يراد به يوم الجزاء، ومنه قوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ الدِّينِ﴾ (١)، وقد يُرادُ به الإسلامُ، قال تعالى: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (٢)، وقال: ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ ﴾ (٣).

وفي لفظ الدين نكتة لطيفة ذكرها الأصمعي عن بعض العرب، فقال: إنها فُتح دالُ الدَّين؛ لأن صاحبه يعلو المدين، وضُمَّ دالُ الدُّنيا؛ لابتنائها على الشِّدَةِ، وكُسِر دالُ الدِّين؛ لابتنائه على الضِّدَةِ، وكُسِر دالُ الدِّين؛ لابتنائه على الخضوع. (٤)

(بِكِتَابِ اللهِ): وهو القرآن الكريم قال تعالى: ﴿الرِكِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحُمِيدِ ﴾ (٥)، وهو الفرقان: ﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحُمِيدِ ﴾ (٥)، وهو الفرقان: ﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلُنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ (١)، وهو الذكر: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ اللهُ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ (١)، وهو الذكر: ﴿إِنَّا لَهُ اللهُ عَلَى عَبْدِهِ الوحِي: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيُ يُوحَى ﴾ (٨)، وهو كلام الله: ﴿وَإِنْ أَحَدُ مِنَ

<sup>(</sup>١) الفاتحة/ ٤

<sup>(</sup>۲) المائدة/٣

<sup>(</sup>٣) آل عمران/٨٥

<sup>(</sup>٤) القاموس (٥٨١/دين/هامش٩).

<sup>(</sup>٥) إبراهيم/١

<sup>(</sup>٦) الفرقان/١

<sup>(</sup>٧) الحجر/٩

<sup>(</sup>٨) النجم/٤

الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ اللَّهِ ﴾(١)، وهو حبل الله(٢)، وقد سبق ذكره.

(والسُّنَنِ التِي أَتَتُ عَن رَسُولِ اللهِ): هي أقواله، وأفعاله، وتقريراته ﷺ، فالسنة شقيقة القرآن.

(تَنْجُ وَتَرْبَحُ): تنج من نجا أي خلص (٣)، كأنه يخلص من العذاب أو الوقوع في براثن الفتن، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِي نَجَا ﴾ (١) أي خلص من السجن أو العذاب.

فالنجاة هنا: هي النجاة من العذاب يوم القيامة، ومن شراك الفتن والفرق الضالة، وقد سمى الله تعالى من نجا من النار فائزًا، وهو الربح العظيم، قال تعالى: ﴿ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ الْجُنَّةُ فَقَدْ فَازَ ﴾ وقد بشَّر الله تعالى المستمسك بالكتاب والسنة بالفوز المبين والنجاة من النار، فقال تعالى: ﴿ وَمَنْ يُطِع اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (١).

### المعنى العام:

بعد ما ذكر المصنف رَحِمَهُ ألله سبب الهدى والرشاد والنجاة من الضلال، وهو كتاب الله تعالى، ذكر السبب الثاني وهو التمسك بالسنة النبوية.

فالعبد لا سبيل له إلى الجنة، إلا بالتمسك بالقرآن والسنة، وترك البدع، فينبغي على كل موحدٍ موقن بالله رباً أن يوقن بمحمد عَلَيْ نبيًا ورسولًا، فيطيعُهُ في أوامره، وينتهى بنهيه،

<sup>(</sup>١) التوبة/٤

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (٣/٥٥:٣٥٧).

<sup>(</sup>٣) القاموس (١٥٨٦/نجو).

<sup>(</sup>٤) يوسف/٥٤

<sup>(</sup>٥) آل عمران/١٨٥

<sup>(</sup>٦) الأحزاب/٧١

ويصدقه في أخباره.

وقد أمرنا الله عز وجل في كتابه العزيز بمتابعته ﷺ في كل ما به أمر، ومجانبة كل ما عنه زَجر، وتصديقه في كل ما أخبر، فقال تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا ثَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ (١).

وجعل محبته متوقفة على اتباع هديه عَيَّالِيَّةٍ، فقال الله تعالى لنبيه عَيَّلِيَّةٍ: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾(٢).

وقد بين النبي عَيَّالِيلَةٍ علاقة السنة بالقرآن، فقد روى الترمذي في سننه، عن المقدام بن معدي كرب رَضِّالِيَّةُ عَنْهُ قال، قال رسول الله عَيَّالِيَّةٍ: "أَلَا هَلْ عَسَى رَجُلٌ يَبْلُغُهُ الحَدِيثُ عَنِّي وَهُوَ معدي كرب رَضِّالِيَّةُ عَنْهُ قال، قال رسول الله عَيَّالِيَّةٍ: "أَلَا هَلْ عَسَى رَجُلٌ يَبْلُغُهُ الحَدِيثُ عَنِّي وَهُو مُتَّكِئُ عَلَى أَرِيكَتِهِ، فَيَقُولُ: بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ كِتَابُ اللَّهِ، فَهَا وَجَدْنَا فِيهِ حَلَالًا اسْتَحْلَلْنَاهُ، وَمَا وَجَدْنَا فِيهِ حَرَامًا حَرَّمْنَاهُ، وَإِنَّ مَا حَرَّمَ رَسُولُ اللَّهِ كَمَا حَرَّمَ اللَّهُ "(٣).

وقد ذكر الله تعالى جزاء مخالفته عَلَيْكُمْ، فقال: ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ وَقَ ذَكَرَ الله تعالى جزاء مخالفته عَلَيْكُمْ، وبين تعالى علامات المؤمن من المنافق فقال: ﴿ فَلَا تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (٤)، وبين تعالى علامات المؤمن من المنافق فقال: ﴿ فَلَا تَصِيبَهُمْ وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (٥).

فالمؤمن يحتكم إلى كتاب الله عز وجل وسنة نبيه ﷺ فيرضي بهما، ولا يجد غضاضة في

<sup>(</sup>۱) الحشر/۷

<sup>(</sup>٢) آل عمران/٣١

<sup>(</sup>٣) الترمذي (٢٦٦٤)، وقال: حديث حسن غريب من هذا الوجه، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٤) النور/٦٣

<sup>(</sup>٥) النساء/٥٥

حكم الله وحكم رسوله ﷺ، وإن كان على خلاف هواه.

أما المنافق فقال الله عنه: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ فَبِيلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ فَكُلِكَ بَعِيدًا ﴾ (١) فهم يتظاهرون بمتابعة النبي وَيَلَيْقِيهُ وهم أبعد الخلق عنه، إذا جاءهم أمرٌ من الله عز وجل أو من نبيه وَيَلِيلَةٍ سمعوه وهو يلعبون.

فالكَيِّس الفَطِن: من رضي بالله ربًّا يعبده، ويتضرع إليه، ويستعين به، ورضي بمحمدٍ وَالكَيِّس الفَطِن: من رضي بالله ربًّا يعبده، ويتضرع إليه، ويستعين به، ورضي بمحمدٍ وَ المَّلَيْ فَي أوامره، ويصدقه في أخباره؛ حتى يسعد في الدارين، ويكون ﴿مَعَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِخِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ﴾ (٢).

(١) النساء/٢٠

<sup>(</sup>٢) النساء/ ٦٩

## بـذَلكَ دَانَ الأَتْقِياءُ وأَفْصحُوا

## المفردات

(كَلامُ مَليكِنا): أي: كلام ربنا، والمليك: اسم من أسهاء الله الحسنى، ثبت في الكتاب والسنة، أما الكتاب، فقوله تعالى: ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾ (١).

وأما السنة: ما رواه الترمذي، عن أبي هريرة رَضَّالِللهُ عَنْهُ، قال: قال أبو بكر: يا رسول الله، مُوْني بشيء أقوله إذا أصبحتُ وإذا أمسيتُ، قال: "قُلْ: اللَّهُمَّ عَالِمَ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ، فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، رَبَّ كُلِّ شَيْءٍ وَمَلِيكَهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِللهَ إِلَّا أَنْتَ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ نَفْسِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، رَبَّ كُلِّ شَيْءٍ وَمَلِيكَهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِللهَ إِلَّا أَنْتَ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ نَفْسِي وَمِنْ شَرِّ الشَّيْطَانِ وَشِرْكِهِ، قَالَ: قُلْهُ إِذَا أَصْبَحْتَ، وَإِذَا أَمْسَيْتَ، وَإِذَا أَخْذَتَ مَضْجَعَكَ "(٢).

والمليك: بمعنى المَلِك والمَالِك سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وهو من صيغة المبالغة فَعِيل، قال الحَلِيمي: وأما مُلك الباري عز اسمه، فهو الذي لا يُتوهم ملكٌ يدانيه، فضلًا عن أن يفوقَه. (٣)

وقال ابن الجوزي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: قال الخطابي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: المَلِيكُ: هو المَالِك، وبناء فعيل للمبالغة في الوصف، ويكون المليك بمعنى المَلِك. (٤)

(بِذَلكَ دَانَ): أي: أهل السنة بقولهم: القرآن غير مخلوق.

(الْأَثْقِياءُ): جمع تقي، قال القرطبي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: والتقي: هو الذي يتقي بصالح عمله،

<sup>(</sup>١) القمر/٥٥

<sup>(</sup>٢) الترمذي (٣٣٩٢)، وقال: حسن صحيح، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٣) الأسماء والصفات للبيهقي: ١٦٤/١

<sup>(</sup>٤) زاد المسير في علم التفسير (٤/٤).

وخالص دعائه عذاب الله تعالى (۱)، وقال الطبري رَحْمَهُ ٱللهُ: التقوى: جعل النفس في وقاية مما يُخاف، ويقال: اتقى فلان بكذا: إذا جعله وقاية لنفسه، وفي الشرع: حفظ النفس عما يؤثم، وذلك بترك المحظور، قال رسول الله عَلَيْكِية: "اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقِّ مَّرَةٍ"(۱)، وقال: هم الذين اتقوا الله تبارك وتعالى في ركوب ما نهاهم عن ركوبه، فتجنبوا معاصيه، واتقوه فيها أمرهم به من فرائضه، فأطاعوه بأدائها. (۳)

(وَأَفْصَحُوا): الفَصْحُ والفَصَاحة: البيان، وفَصَحَ الصُّبُح: بان لك (٤) ومنه قوله تعالى: ﴿وَأَخِي هَارُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِّي لِسَانًا ﴾(٥)، قال ابن منظور رَحِمَهُ ٱللَّهُ: والفصيحُ: المنطلق اللسان في القول، الذي يَعْرف جَيِّدَ الكلام من رديئه. (٦)

فالسلف رَحِمَهُمُ ٱللَّهُ أَظهروا وبينوا مقالتهم بأوضح بيان: بأن القرآن كلام الله.

### المعنى العام:

من الإيهان بكتاب الله عز وجل وسنة نبيه ﷺ؛ الإيهانُ بأن القرآن كلام الله، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلامَ اللّهِ ﴿ (٧)، وقال: ﴿ أَفَتَطْمَعُونَ أَنْ فُولِينٌ اللّهِ عَلَى اللّهِ ﴿ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَكَلَّمَ اللّهُ مُوسَى يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلامَ اللّهِ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَكَلَّمَ اللّهُ مُوسَى

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١/١٦٢).

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٤١٧).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (١٨٩/١).

<sup>(</sup>٤) القاموس (٢٤٨/فصح).

<sup>(</sup>٥) القصص/٣٤

<sup>(</sup>٦) لسان العرب (٢/٤٤٥/فصح).

<sup>(</sup>٧) التوبة/٦

<sup>(</sup>٨) البقرة / ٥٧

تَكُلِيمًا ﴾(١)، قال القرطبي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: وقد أجمع النَّحويون على أنك إذا أكدت الفعل بالمصدر لم يكن مجازًا، وإنها هو على الحقيقة.(٢)

فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يتكلم كلامًا حقيقًا لا مجاز فيه.

ومن السنة: ما جاء في الصحيحين، حديثُ المحاجة بين موسي عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وآدم عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، اللَّهِ وَبِكَلَامِهِ "(٣). عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، والذي فيه: "فَقَالَ لَهُ آدَمُ أَنْتَ مُوسَى الَّذِي اصْطَفَاكَ اللَّهُ بِرِسَالَاتِهِ وَبِكَلَامِهِ "(٣).

وما رواه الترمذي، عن أبي هريرة رَخَوَلِللَّهُ عَنْهُ، قال: قال رسول الله عَلَيْكِالَةٍ: "يَجْمَعُ اللَّهُ النَّاسَ يَوْمَ القِيَامَةِ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ، ثُمَّ يَطَّلِعُ عَلَيْهِمْ رَبُّ العَالَينَ، فَيَقُولُ: أَلَا يَتُبَعُ كُلُّ إِنْسَانٍ مَا كَانُوا يَعْبُدُونَ... "(٤).

وقد أجمع السلف على أن الله تعالى يتكلم بصوت، وحرف، كلامًا يليق به سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: فدليل الكلام: قوله تعالى: ﴿ وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيماً ﴾(٥).

ودليل الصوت: ما رواه البخاري في الأدب المفرد، عن عبد الله بن أُنيس قال: سمعت النبي وَيَكُلِلُهُ يقول: "يَحْشُرُ اللّهُ الْعِبَادَ - أَوِ النّاسَ - عُرَاةً غُرْلًا بُهُمًا"، قلت: ما بُهُمًا؟ قال: "لَيْسَ مَعَهُمْ شَيْءٌ، فَيُنَادِيمِمْ بِصَوْتٍ يَسْمَعُهُ مَنْ بَعُدَ - أَحْسَبُهُ قَالَ: كَمَا يَسْمَعُهُ مَنْ قَرُبَ -: أَنَا اللّهُ... الحديث "(٦).

<sup>(</sup>١) النساء/١٦٤

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي (١/٢٣٩).

<sup>(</sup>٣) البخاري(٣٤٠٩)، مسلم (٢٦٥٢).

<sup>(</sup>٤) الترمذي (٢٥٥٧).

<sup>(</sup>٥) النساء/١٦٤

<sup>(</sup>٦) البخاري (الأدب المفرد/ ٩٧٠)، وحسنه الألباني.

ودليل الحرف: ما رواه الترمذي، عن عبد الله بن مسعود رَضَاً لِللهُ عَنْهُ، قال: قال رسول الله عَرْفٌ، وَلَكُونُ أَمْنَا فِمَا مَنْ قَرَأً حَرْفًا مِنْ كِتَابِ اللّهِ فَلَهُ بِهِ حَسَنَةٌ، وَالْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْنَا فِمَا، لَا أَقُولُ الم حَرْفٌ، وَلَكِنْ أَلِفٌ حَرْفٌ، وَلَكِنْ أَلِفٌ حَرْفٌ، وَمِيمٌ حَرْفٌ "(١)

وقد نقل الإمام اللالكائي رَحِمَهُ الإجماع على أن القرآن كلام الله غير مخلوق عن جملة كثيرة من الصحابة والتابعين وتابعيهم رَحِمَهُ واللهُ (٢)

وقال أبو نصر السِّجْزِي رَحِمَهُ ٱللَّهُ: الإجماع منعقدٌ على كون الكلام حرف وصوت (٣)، وقال في موضع آخر: لا خلاف بين المسلمين أجمع؛ في أن القرآن كلام الله عز وجل. (٤)

فقد تبين أن القول بأن القرآن الكريم كلام الله تعالى؛ هو كلام الأتقياء من السلف رَخَالِلهُ عَنْهُمُ أَجْمعين، لم يداروه، ولم يهاروا فيه.

وقول الإمام أبي بكر رَحِمَهُ اللهُ: (وَقُلْ غَيْرُ خَلُوقٍ كَلَامُ مَلِيكَنَا) قد يفهم منه بمفهوم المخالفة أن كلامه خالق، لأن الوجود: إما خالق، أو مخلوق، فالله تعالى هو الخالق ومن دونه مخلوق مربوب مصنوع، فهل قولنا: القرآن غير مخلوق تعنى أنه خالق؟

والجواب: قال ابن كَيْسَان (٥) رَحِمَةُ اللهُ: أقول: إن الله أمَر وهو الخالق، وأقول: إن العبد مأمُور وهو مخلوق، وأقول: إن القرآن أمْره لا خالق ولا مخلوق، ثم قال: هذا مذهب العلماء

<sup>(</sup>١) الترمذي (٢٩١٠) وقال: حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه، وصححه الألباني

<sup>(</sup>٢) شرح أصول أهل السنة والجماعة (٢/٣٦٦/٢).

<sup>(</sup>٣) رسالة السجزي إلى أهل زَبيد في الرد على من أنكر الحرف والصوت (٨٢).

<sup>(</sup>٤) رسالة السِّجزِي إلى أهل زَبيد في الرد على من أنكر الحرف والصوت (١٠٥).

<sup>(</sup>٥) محمد بن أحمد بن كيسان أبو الحسن النحوي، كان مذكورًا بالعلم وموصوفًا بالفهم، مات سنة ٩٩٦هـ.

أهل الإسلام، وهو مذهب أحمد بن حنبل، وثعلب، وأصحاب الحديث. (۱) وعن معاوية بن عمار قال: سألت جعفر بن محمد عن القرآن؟ فقال: ليس بخالق ولا مخلوق. (۲)

(١) الإبانة الكبرى لابن بطة (٦/٢٩٢).

(٢) خلق أفعال العباد (٢٠).

# كَمَا قَالَ أَتُبَاعٌ لِجَهْمٍ وَأَسْجَحُوا

### المفردات

(وَلا تَكُ فِي القُرْآن): أي: لا تكن أيها المسلم بعد قولك: القرآن كلام الله غير مخلوق ممن يقولون ويعتقدون في كتاب الله تعالى غير ذلك، وهذه نصيحة متضمنة التحذير، وذكر الإمام المُحَذَّر منه فقال:

(بالوقف هو قول القائل: القرآن بالوقف، والوقف هو قول القائل: القرآن كلام الله ويقف، قال الإمام عثمان بن سعيد الدارمي رَحْمَهُ ٱللهُ: إنها تقول الواقفة: إن القرآن كلام الله، ولا تقول مخلوق، ولا غير مخلوق. (١)

(أَتُبَاعٌ لِجَهْمٍ): أي من سار على دربه، وقال بقوله، و(جَهْمٌ) هو الجهم بن صفوان، إليه تنسب فرقة الجهمية، وكان يقول: القرآن مخلوق، واستدل على مقالته بشبهات عقلية، وبمتشابهات من القرآن الكريم، وقد سلط الله عز وجل عليه الأميرَ سلم بنَ أحوز، فقتله بمروٍ في خلافة هشام بن عبد الملك.

فكل من تابعه، أو قال بمقالته، وإن لم يتتلمذ عليه أو يعاصره نُسِب إليه، فالعلماء يقولون على جموع المعطلة الذين عطلوا، ونفوا صفات الرب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: جهمية، لأن الجهم هو أول من أظهر مقالة التعطيل، وأصل لها.

وقد سبق جهم في تعطيل الرب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى من الصفات شيخه الجعد بن درهم، لكنه لم يكن مؤصلًا لتلك البدعة، ولا منظرًا لها، فإن أول من عُرف عنه التنظير في هذه المسائل الجهم بن صفوان، وقد ذكر إحداها الإمام أحمد رَحِمَهُ ٱللّهُ في (الرد على الجهمية).

<sup>(</sup>۱) نقض الدارمي (۲۱۱).

(وَأَسْجَحُوا): أصلها سَجَحَ، والإِسْجَاحُ: حسن العفو<sup>(۱)</sup>، وسجح بالكلام عرَّض به، قال الفيروزآبادي: سَجَحَتِ الحمامةُ: سَجعت، وله بكلام – أي سجحتُ له بكلام –: عرَّض (۲)، قال ابن منظور: وفي النوادر يقال: سَجَحْتُ له بشيء من الكلام، وسَرَحْتُ، وسَجَحْتُ، وسَزَحْتُ، وسَنَحْتُ، وسَنَحْتُ إِذا كان كلام فيه تعريض بمعنى من المعاني. (٣)

والمعنى الثاني هو المراد هنا، أي: هؤلاء الجهمية هربوا من التصريح بالقول بخلق القرآن إلى التعريض به، فقالوا: القرآن كلام الله وسكتوا، فها قالوا: مخلوق، أو غير مخلوق.

#### المعنى العام:

بعد أن حذّر الإمام رَحْمَهُ الله من قول الجهمية الكفار: القرآن مخلوق، ودعانا إلى الاعتقاد بأن القرآن ليس بخالق ولا مخلوق، بل هو صفة من صفات الرب سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى وهو كلامه، ومن علمه، حذرنا أيضا هؤلاء الواقفة، الذين استروا بالوقف ليموهوا على الناس دينهم، ويُنْفِذُوا فيهم معتقدَهم بخلق القرآن، وقد جهّمهُم الإمام أحمد رَحْمَهُ الله، فقال فيهم: هم شرٌ من الجهمية، استروا بالوقف. (٤)

والسبب في تجهيم الواقفة، أنهم لما شكوا في القرآن: أهو من صفات الله تعالى أم مخلوق؛ توقفوا، والشك في الله كفر، قال تعالى: ﴿ أَفِي اللَّهِ شَكُّ فَاطِر السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (٥).

وقد يسأل سائل: نحن اليوم نقول: القرآن كلام الله ونقف، هل نحن بهذا القول

<sup>(</sup>١) الصحاح (١٨٥/سجح).

<sup>(</sup>٢) القاموس (٧٥٦/سجح).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (٢/٥٧٥/سجح).

<sup>(</sup>٤) السنة للخلال (٢/٤/٢).

<sup>(</sup>٥) إبراهيم/١٠

جهمية؟

والجواب: لا، ويزيدك بيانًا ووضوحًا، ما ذكره حنبل<sup>(۱)</sup> عن الإمام أحمد حيث قال: كنا نأمر بالسكوت، ونترك الخوض في الكلام وفي القرآن، فلما دعينا إلى أمر ما كان، بدا لنا من أن ندفع ذاك، ونبين في أمره ما ينبغي.

قلت: فمن وقف، فقال: لا أقول مخلوق، ولا غير مخلوق؟

فقال: كلام سوء، هو ذا موضع السوء وقوفه، كيف لا يعلم؟ إما حلالًا وإما حرامًا، إما هكذا وإما هكذا، قد نزَّه الله عز وجل القرآن عن أن يكون مخلوقًا، وإنها يرجعون هؤلاء إلى أن يقولوا: إنه مخلوق فاستحسنوا لأنفسهم فأظهروا الوقف. (٢)

هذا كان في زمان الفتنة، أما في أزماننا، وقد منَّ الله علينا بنشر السنة بين الناس، واندحار مثل هذه المسائل بين عامة المسلمين، فليس هناك داعٍ إلى أن يقول القائل: القرآن كلام الله غير مخلوق؛ إلا إذا كان من باب التعليم، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) وهو حنبل بن إسحاق بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني، الإمام، الحافظ، المحدث، الصدوق، أبو على الشيباني، ابن عم الإمام أحمد، وتلميذه، توفي سنة (٢٧٣هـ) رَحْمَهُ ٱللَّهُ.

<sup>(</sup>٢) السنة للخلال (٢/٦/٢).

#### المفردات

(ولا تَقُل): أي: لا تقل معتقدًا ما تقول.

(القُرآنُ خَلقًا قرأتَهُ): أي: ما أقرأه من كتاب الله عز وجل وأتلوه مخلوقًا، وهذه تُسمى مسألةُ اللفظ، وسوف أوضحها بشيء من التفصيل إن شاء الله تعالى.

(باللفظ يُوضَحُ): أي: يَظهر، ويُعرف، ويُميز به بين أنواع الكلام، سواءٌ كان لفظ القرآن، أو لفظ النبي عَمَيْكِيلَةً، أو لفظ شاعر من الشعراء، فالألفاظ واضحة الفروق.

#### المعنى العام:

يعود الإمام رَحمَهُ الله مجددًا في النصح، منبهًا ومحذرًا كلام الجهمية واتباع أساليبهم الملتوية، فلم كانوا في بادئ الأمر يصرحون بخلق القرآن، وأنه مضاف إلى الله كإضافة الناقة إليه، فلا فرق عندهم بين بيت الله وكلام الله، فكلٌ من باب إضافة المخلوق للخالق؛ قيَّض الله تعالى من عباده من يرد بدعتهم، ويفرق بين اضافة الصفات وإضافة المخلوقات للخالق.

فلما أن أشرقت شمس السنة، وبدأت شمس البدعة أن تغرب، تذرعوا بالقول بالوقف، فقيض الله لهم أيضًا من يرد كيدهم، فكادوا مكيدة أخرى، وهي القول باللفظ، فقالوا: ألفاظنا بالقرآن مخلوقة، وإنها أرادوا أن يقولوا: القرآن مخلوق بحجة أن القول فعل العبد وهو مخلوق.

والعلماء رَحَهُمُواللهُ يفرقون بين اللفظ والملفوظ، والقراءة والمقروء، والتلاوة والمتلو، والكتابة والمكتوب، والحفظ والمحفوظ، فاللفظ الذي هو فعل العبد مخلوق، والملفوظ كلام الله، والتلاوة التي هي فعل العبد مخلوقة، والمتلو كلام الله، والقراءة التي هي فعل العبد مخلوقة، والمقروء كلام الله، والكتابة التي هي حركة اليد مخلوقة والحبر واللوح والورق

مخلوق، والمكتوب كلام الله، والحفظ الذي هو فعل العبد مخلوق، والمحفوظ كلام الله.

وقد ذكر الإمام أحمد رَحِمَةُ اللهُ: أن من قال لفظي بالقرآن مخلوق؛ فهو مبتدع، ومن قال غير مخلوق؛ فهو مبتدع (١)، لأن العبارة مجملة لابد من التفصيل فيها.

وإنها وقع الإشكال من المصدر (اللفظ): وهو من لَفَظَ يَلْفَظُ لَفْظًا، فاللفظ اسم مصدر يراد به الفعل أو المفعول (أي: لفظُ القارئ أو الملفوظ به) ، فلو قلت لأحدٍ يقرأ القرآن: هذه لفظة خطأ واللفظة الصحيحة كذا، فأنت تريد بقولك: (لفظة) القرآن الكريم.

وكذلك لو قلت له: أنت لفظك خطأ، إنها مخرج التاء غير مخرج الضاد، فأنت تريد لفظه: الذي هو فعله بلسانه مع أسنانه.

ومنه اسم المصدر (القرآن): من قَرَأَ يَقْرَأُ قُرْآنًا، واسم المصدر من قرآنًا (القرآن)، فالقرآن ومنه اسم المصدر من قرآنًا (القرآن)، فالقرآن قد يراد به قد يراد به المفعول المقروء، قال تعالى: ﴿ وَقُرْآنَا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (٢)، وقد يراد به فعل العبد نفسه الذي هو القراءة، قال تعالى: ﴿ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ (٣).

فمن قال: لفظي بالقرآن مخلوق وأراد به فعله، فصحيح، ومن قال: لفظي بالقرآن مخلوق وأراد به الملفوظ المتلو المنطوق فهم جهمي.

<sup>(</sup>١) شرح أصول الاعتقاد للالكائي (١/٢٠٥٠٧).

<sup>(</sup>٢) يوسف/٢

<sup>(</sup>٣) الإسراء/٧٨

#### المضردات

(يَتَجلَّى اللهُ): التجلي معناه: الظهور للعيان(١)، وتجلِّي الرب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ظهوره للعيان، فتراه الأبصار رؤية لا لُبس فيها.

(جَهْرةً): عيانًا غير مستتر (٢)، ومنه قوله تعالى حاكيًا عن بني إسرائيل: ﴿أَرِنَا اللَّهَ جَهْرَةً ﴾(٣).

(كَمَا البِدْرُ): الكاف للتشبيه، والمراد تشبيه رؤية أهل الجنة لله عز وجل بسهولة ويسر، كرؤيتهم للبدر بسهولة ويسر.

#### المعنى العام:

انتقل الإمام رَحِمَهُ ٱللَّهُ من الكلام عن القرآن وصفة الكلام لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، إلى الكلام عن رؤية الله تعالى بالأبصار عيانًا.

يقول الإمام: وقل يا عبد الله معتقدًا من قلبك: أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ يُرى بالأبصار يوم القيامة بسهولة ويسر، كما ترى القمر ليلة البدر في السماء ليس دونه سحاب بسهولة ويسر، بل رؤية الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أيسر من ذلك.

والرؤية: هي النعيم الأكبر، فأفضل ما في الجنة: رؤية الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى، ولن ينال هذه الكرامة والمنَّة إلَّا المحسنون، الذين صدقوا وعملوا الصالحات.

<sup>(</sup>١) صفات الله عز وجل الواردة في الكتاب والسنة لعلوى السقاف (٥٢).

<sup>(</sup>۲) القاموس (۲۰۶/جهر).

<sup>(</sup>٣) النساء/ ١٥٣

وقد ثبتت رؤية الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ في الكتاب، والسنة، والإجماع.

قال الله تعالى: ﴿ وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ (٢٢) إِلَى رَبِّمَا نَاظِرَةٌ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّمِمْ يَوْمَئِذٍ لَلَّهُ عَنْ رَبِّمِمْ يَوْمَئِذٍ لَلَّحُجُوبُونَ (١٥) ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الجُحِيمِ ﴾ (٢) فلم حجب الكفار؛ دل ذلك على أن المؤمنين يرونه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

وقال تعالى: ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ (٣) وقد فسَّر النبي وَيَلَيْلُةُ الزيادة هنا بالرؤية (٤).

ومن السنة: ما جاء في الصحيحين، عن أبي هريرة رَضِّالِللَّهُ عَنْهُ: أن الناس قالوا: يا رسول الله، هل نرى ربنا يوم القيامة؟ فقال رسول الله عَلَيْكِيَّةٍ: "هَلْ تُضَارُّونَ فِي القَمَرِ لَيْلَةَ البَدْرِ؟" قالوا: لا يا رسول الله، قال: "فَهَلْ تُضَارُّونَ فِي الشَّمْسِ، لَيْسَ دُونَهَا سَحَابٌ؟" قالوا: لا يا رسول الله، قال: "فَإِنَّكُمْ تَرَوْنَهُ كَذَلِكَ "(٥).

وما جاء فيهما أيضًا، عن عبد الله بن قيس رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَن رسول الله عَلَيْكُ قال: "جَتَّانِ مِنْ فِضَّةٍ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَجَتَّانِ مِنْ ذَهَبِ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَمَا بَيْنَ الْقَوْمِ وَبَيْنَ أَنْ يَنْظُرُوا إِلَى رَبِّمِمْ إِلَّا رِدَاءُ الْكِبْرِ عَلَى وَجْهِهِ فِي جَنَّةِ عَدْنٍ "(٦).

وما رواه البخاري في صحيحه، عن جابر رَضِحَالِلَهُ عَنْهُ قال: قال النبي عَلَيْكِالَّهُ: "إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ

<sup>(</sup>١) القيامة/٢٣:٢٢

<sup>(</sup>٢) المطففين/١٦

<sup>(</sup>۳) يونس/٢٦

<sup>(</sup>٤) الترمذي (٢١٠٥).

<sup>(</sup>٥) البخاري (٧٤٧٣)، مسلم (١٨٢/٢٩٩).

<sup>(</sup>٦) البخاري (٤٨٧٨)، مسلم(١٨٠/٢٩٦).

# رَبَّكُمْ عِيَانًا "(١).

ومن الإجماع: قال الطبري رَحْمَهُ الله: وأما الصواب من القول في رؤية المؤمنين ربهم عز وجل يوم القيامة، وهو ديننا الذي ندين الله به، وأدركنا عليه أهل السنة والجماعة فهو: أن أهل الجنة يرونه على ما صحت به الأخبار عن رسول الله عَلَيْكُمْ (٢)

وقال الدارمي رَحْمَهُ اللهُ: فهذه الأحاديث كلها، وأكثر منها؛ قد رويت في الرؤية على تصديقها، والإيهان بها، أدركنا أهل الفقه والبصر من مشايخنا، ولم يزل المسلمون قديها وحديثا يروونها، ويؤمنون بها، لا يستنكرونها، ولا ينكرونها، ومن أنكرها من أهل الزيغ؛ نسبوه إلى الضلال، بل كان من أكبر رجائهم، وأجزل ثواب الله في أنفسهم؛ النظر إلى وجه خالقهم، حتى ما يعدلون به شيئا من نعيم الجنة. (٣)

وقول الإمام: (يَتَجَلَّى اللهُ لِلْخَلْقِ جَهْرَةً) كما روى مسلم في صحيحه، عن جابر بن عبد الله رَضَائِلَهُ عَنْهُ، قال رسول الله عَلَيْكِلَّةٍ: "نَجِيءُ نَحْنُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ... فَتُدْعَى الْأُمُمُ بِأَوْثَانِهَا، وَمَا كَانَتْ تَعْبُدُ، الْأَوَّلُ فَالْأَوَّلُ، ثُمَّ يَأْتِينَا رَبُّنَا بَعْدَ ذَلِكَ، فَيَقُولُ: مَنْ تَنْظُرُونَ؟ فَيَقُولُونَ: نَنْظُرُ رَبَّنَا، فَيَقُولُ: مَنْ تَنْظُرُونَ؟ فَيَقُولُونَ: نَنْظُرُ إِلَيْكَ، فَيَتَجَلَّى هَمْ يَضْحَكُ... "(٤) الحديث.

وتشبيه الإمام رَحْمَهُ الله رؤية الله برؤية القمر، إنها مراده سهولة الرؤية، وليس تشبيه القمر بالله سُبْحَانه وَتَعَالَى تشبيه المثل بالمثل، ومثاله ما جاء في الصحيحين، عن أبي هريرة رَخَالِله عَنْه،

<sup>(</sup>١) البخاري (٧٤٣٥).

<sup>(</sup>٢) صريح السنة (١٤).

<sup>(</sup>٣) الرد على الجهمية (١٠٣).

<sup>(</sup>٤) مسلم (١٩١/٣١٦).

قال: قال رسول الله عَلَيْكَالَةِ: "إِنَّ أَوَّلَ زُمْرَةٍ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ عَلَى صُورَةِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ "(١) فلا يفهم منه: أن المؤمنين يدخلون الجنة وجوههم كحجارة مستديرة، ولكن المراد: وجوههم مضيئة كالقمر. والله أعلم.

(١) البخاري (٣٣٢٧)، (٢٨٣٤).

# وَلَيسَ لهُ شِبْهُ تَعَالَى المسَبَّحُ

#### المفردات

(وَلَيسَ لَهُ شِبْهُ): أي ليس لله تعالى مثيل، والعلماء يطلقون التشبيه ويريدون به التمثيل، والتحقيق: أن المشابهة غير المهاثلة.

فالممثالة: تقتضي التساوي في كل شيء، ولذلك نفي الله عز وجل عن نفسه مماثلة خلقه، ولم ينف مشابهتهم به تعالى، قال تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (١)، والعلاقة بين التشبيه والتمثيل علاقة عموم وخصوص، فكل تمثيل تشبيه وليس كل تشبيه تمثيل.

ثم اعلم رحمك الله: أن المشابهة المنفية في حق الله تعالى غير المشابهة المثبتة بين العبد وربه، فالمشابهة المنفية: هي التي بمعنى التمثيل، فالله خالق والعبد مخلوق، والله تعالى ليس كمثله شيء.

أما وجه التشابه بين العبد والرب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: هو أن العبد له ذات، والرب له ذات، العبد يوصف بالصفات، وقد قرَّر شيخ الإسلام رَحْمَهُ اللَّهُ مواضع عديدة من كتبه: أن كل شيئين بينهما قدر مشترك، وقدر فارق، فهذا القدر المشترك هو وجه التشابه المراد هنا، وهو جواز إطلاق لفظ الاسم والصفة على الرب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وعلى العبد.

يقول إمام الأئمة محمد بن إسحاق بن خزيمة رَحِمَهُ الله مؤكدا هذا المعنى: فتفهموا يا ذوي الحجا ما بينت في هذا الفصل، تعلموا وتستيقنوا: أن لخالقنا عز وجل أسام، قد تقع تلك الأسامى على بعض خلقه في اللفظ، لا على المعنى، على ما قد بينت في هذا الفصل من

<sup>(</sup>۱) الشور*ي/*۱۱

الكتاب، والسنة، ولغة العرب. (١).

فوجه التشابه بين العبد والرب: هو جواز إطلاق لفظ الصفة على الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى وعلى العبد، مثل السمع والبصر، فالله هو السميع البصير، والعبد سميع بصير، الله هو العزيز، وحاكم مصر العزيز...الخ من الأسماء والصفات.

أما القدر الفارق، فلا تشابه فيه ألبته بين العبد وربه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وللكلام تتمة في (الشرح الكبير) إن شاء الله تعالى.

(المسَبَّحُ): وهو الله تعالى، ومن أسمائه السُبُّوح، فقد روى مسلم في صحيحه، عن عائشة وَخَالِللَهُ عَنْهَا، أن النبي عَلَيْكِللَّهُ يقول في ركوعه وسجوده: "سُبُّوحٌ قُدُّوسٌ، رَبُّ الْمُلَائِكَةِ وَالرُّوحِ"(٢)، والتسبيح: التنزيه، فقولنا: سُبُحانَهُ وَتَعَالَى: أي تنزيه الله تعالى عن كل نقصٍ وعيب.

#### المعنى العام:

نفى الإمام رَحِمَهُ ٱللّهُ في هذا الشطر من المنظومة الولد عن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فالله تعالى هو الغني، ومن تمام غناه؛ استغنائه عن الولد، قال تعالى: ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ اللّهُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلٌّ لَهُ قَانِتُونَ ﴾ (٣)، فالذي يتمنى الولد ليحمل اسمه، ويتفاخر به بين الناس هو الفقير، وقال تعالى

وقال تعالى موضحًا هذا المعنى: ﴿ قَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ هُوَ الْغَنِيُّ لَهُ مَا فِي السَّهَاوَاتِ

<sup>(</sup>١) التوحيد (٩٦).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۷۸).

<sup>(</sup>٣) البقرة/١١٦

وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾(١)، فالغني المطلق هو الله تعالى، ومن تمام غناه: تفرده ووتريته سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى.

ونسبة الولد إليه، نقص في كمال غناه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا يَنْبُغِي لِلرَّ مُنِ أَنْ يَتَخِذَ وَلَدًا ﴾ (٢)، وروى البخاري في صحيحه، عن أبي هريرة رَضَاٰلِللَهُ عَنْهُ: عن النبي عَلَيْكِلَةٍ، قال: قال الله: "كَذَّبَنِي ابْنُ آدَمَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، وَشَتَمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ؛ فَأَمَّا تَكذِيبُهُ إِيَّايَ فَقُولُهُ: لَنْ يُعِيدَنِي كَمَا بَدَأَنِي، وَلَيْسَ أَوَّلُ الْحُلْقِ بِأَهْوَنَ عَلَيَّ مِنْ إِعَادَتِهِ، وَأَمَّا شَتْمُهُ إِيَّايَ فَقُولُهُ: النَّهُ وَلَدًا، وَأَنَا الْأَحَدُ الصَّمَدُ، لَمْ أَلِدْ وَلَمْ أُولَدْ، وَلَمْ يَكُنْ لِي كُفْتًا أَحَدُ "(٣).

(۱) يونس/۸۲

<sup>(</sup>۲) مریم/۹۲

<sup>(</sup>٣) البخاري (٤٩٧٤).

وَقَـدْ يُنكِـرُ الجَهْمـيُّ هَـذَا وعِنْـدَنَا بِمِصْدَاقِ ما قُلْنَا حَدِيثٌ مُصَـرِّحُ رَوَاهُ جَرِيــرٌ عـن مَقَــالِ مُحمَّــدٍ فَقُلْ مِثْلَ ما قَدْ قَالَ في ذَاكَ تَنْجَحُ

#### المضردات

(الجَهْمِيُّ): الألف واللام هنا للجنس لا للعهد، أي كل معطل للصفات، فلفظ الجهمي صار يطلق على من نفى الصفات كلها، أو بعضها، كالمعتزلة، والكُلَّابية، والأشاعرة، والماتريدية...الخ.

(هَذَا): اسم إشارة للقريب، يقصد به كل ما مر من مباحث الاعتقاد من إثبات صفة الكلام والرؤية، والمراد هنا مسألة الرؤية.

(عِنْدَنَا): أي عند أهل السنة والجماعة.

(بِمِصْدَاقِ): أي بموافقة ومواطئة، أو يصدقه ويشهد له.

(رَوَاهُ جَرِيرٌ عن مَقَالِ مُحَمَّدٍ): هو جرير بن عبد الله البجلي الصحابي الجليل رَضَّالِلَهُ عَنْهُ، أَسلم بعد نزول سورة المائدة، وروى حديث المسح على الخفين.

والحديث الذي رواه جرير رَضَّالِللهُ عَنْهُ، هو ما جاء في الصحيحين، عنه، أنه قال: كنا عند النبي وَ اللهِ إِذَ نظر إلى القمر ليلة يعني البدر، فقال: "أَمَا إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرُوْنَ هَذَا لَا تُضَامُّونَ أَوْ لَا تُضَاهُونَ فِي رُؤْيَتِهِ، فَإِنْ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ لَا تُغْلَبُوا عَلَى صَلَاةٍ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا فَافْعَلُوا، ثُمَّ قَالَ: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ﴾ "(١).

(فَقُلْ مِثْلَ ما قَدْ قَالَ): أي: قل أيها المسلم معتقدًا بها تقول مثل ما قال رسول الله عَلَيْكِيَّةٍ.

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٧٣)، مسلم (٢١١/٦٣٣).

(في ذَاكَ تَنْجَحُ): أي في مسألة الرؤية، فالحديث في غاية الوضوح والبيان، فإنك إن قلت معتقدًا ذلك؛ كنت من الناجحين الفائزين.

#### المعنى العام:

أراد الإمام رَحْمَهُ الله أن يوقفنا على مقالة المخالفين لأهل السنة والجماعة في الرؤية، فإن الجهمية بجميع طوائفها تنكر رؤية الرب عز وجل في الآخرة، وذلك لشبهات عقلية، ولسوء فهمهم لآيات القرآن الكريم المتشابهة، فكل من أنكر رؤية الرب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ في الآخرة فهو جهمي.

# وَكِلْتَا يَدَيْهِ بالفواضِلِ تَنْفَحُ

### المفردات

(يُنكِرُ): من نكر: وهو عدم العرفان، قال الراغب رَحِمَهُ ٱللَّهُ: أصله أن يرد على القلب ما لا يتصوره وهذا ضرب من الجهل، قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَى أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ ﴾(١)،(١)، ونُكُرُ الجهمي للحق، جهلٌ واستكبارٌ.

(يَمِيْنَهُ): أي يمين الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فالله تعالى يوصف باليدين، وباليمين، قال تعالى: ﴿ وَالسَّمَا وَاتُ مَطْوِيَّاتُ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (٣).

(وَكِلْتَا يَدَيْهِ): أي يدي الرب عز وجل، فالله تعالى أخبرنا في كتابه أن له يدين، قال تعالى: ﴿ قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِلَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ ﴾(٤).

(بالفواضِلِ تَنْفَحُ): الفواضل جمع فاضل، وهو الشيء الطيب الكريم، و(تَنْفَحُ) من النفح، قال الراغب رَحَمُدُ اللهُ: والنفح بالمهملة قد يراد به عطاء الخير أو الشر<sup>(٥)</sup>، وقيد هنا النفح بالفواضل، فهي نفحات خير والحمد لله رب العالمين.

### المعنى العام:

من عقيدة أهل السنة والجماعة تصديق الله عز وجل ونبيه ﷺ في الأخبار، وطاعة الله

<sup>(</sup>۱) هود/۷۰

<sup>(</sup>٢) مفر دات ألفاظ القرآن (٦٣٨/نكر).

<sup>(</sup>٣) الزمر/٦٧

<sup>(</sup>٤) ص/٥٧

<sup>(</sup>٥) مفردات ألفاظ القرآن (٦٣٢/نفح).

عز وجل ونبيه عَلَيْكُ فِي الأوامر، وهذه أبسط وأهم سمات أهل الحق، فكل خبر من الله ورسوله صدق، وكل أمر من الله ورسوله حق، قال الله تعالى: ﴿وَمَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدُلًا ﴾(١)، أي صدقًا في الأخبار عدلًا في الأحكام.

فقد أخبرنا سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: أن له يدًا، ويدين، وأيدي، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّا لِيُعُونَكَ اللهِ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾(٢) فأثبت هنا أن له يد واحدة.

وقال تعالى: ﴿ أَوَلَمُ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَامًا فَهُمْ لَمَا مَالِكُونَ ﴾ (٣)، فأثبت هنا أن له أيدي كثيرة.

وقال تعالى: ﴿ قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِلَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ ﴾ (٤) فأثبت سُبَحانَهُ وَتَعَالَىٰ هنا يدين اثنين فقط.

وأهل العلم مجمعون على أن لله تعالى يدين لا نعلم كيفيتهما، ولسنا مطالبين بمعرفه كيفيتهما، وأن قوله في الآية الأولى: أن له يدًا محمولٌ على أنها مضافة فتفيد الجمع، وأن قوله تعالى في الآية الثانية: أن له أيدي كثيرة، محمول على التعظيم، كقوله تعالى في غير آية ﴿إِنَّا ﴾ وإنها أراد سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى نفسه.

ووصف الله عز وجل نفسه بأن له يدًا يمنى، فقال تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَاللَّهُ عَلَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) الأنعام/١١٥

<sup>(</sup>۲) الفتح/۱۰

<sup>(</sup>۳) يس/۷۱

<sup>(</sup>٤) ص/٥٧

<sup>(</sup>٥) الزمر/٦٧

ووصفه النبي عَيَّالِيَّةُ وهو أعلم الخلق بربه؛ أن له يدين كلتاهما يمين، فقد روى الترمذي، عن أبي هريرة رَضَّالِيَّةُ عَنْهُ قال: قال رسول الله عَيَّالِيَّةُ: "لَمَّا خَلَقَ اللَّهُ آدَمَ وَنَفَخَ فِيهِ الرُّوحَ عَطَسَ فَقَالَ: الحَمْدُ لِلَّهِ، فَحَمِدَ اللَّهَ بِإِذْنِهِ، فَقَالَ لَهُ رَبُّهُ: رَحِمَكَ اللَّهُ يَا آدَمُ، اذْهَبْ إِلَى أُولَئِكَ المَلائِكَةِ، إِلَى فَقَالَ: الحَمْدُ لِلَّهِ، فَحَمِدَ اللَّه بِإِذْنِهِ، فَقَالَ لَهُ رَبُّهُ: رَحِمَكَ اللَّهُ يَا آدَمُ، اذْهَبْ إِلَى أُولَئِكَ المَلائِكَةِ، إِلَى مَنْهُمْ جُلُوسٍ، فَقُلْ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ، قَالُوا: وَعَلَيْكَ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ، ثُمَّ رَجَعَ إِلَى رَبِّهِ، فَقَالَ الله لهُ وَيَدَاهُ مَقْبُوضَتَانِ: اخْتَرْ أَيَّمُ إِشِئْتَ، قَالَ: اخْتَرْ أَيَّهُمُ اللهُ لهُ وَيَدَاهُ مَقْبُوضَتَانِ: اخْتَرْ أَيَّهُمُ إِلَى مَنْهُمْ اللهُ لهُ وَيَدَاهُ مَقْبُوضَتَانِ: الْحَبْرُ أَيَّهُمُ اللهُ لهُ وَيَدَاهُ مَقْبُوضَتَانِ: الْحَبْرُ أَيَّهُمُ اللهُ اللهُ لهُ وَيَدَاهُ مَقْبُوضَتَانِ: الْحَبْرُ أَيَّهُمُ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ، فَقَالَ اللَّهُ لَهُ وَيَدَاهُ مَقْبُوضَتَانِ: الْحَبْرُ أَيَّهُمُ اللهُ اللهُ لهُ وَيَدَاهُ مَقْبُوضَتَانِ: الْحَبْرُ أَيَّهُمْ اللهُ اللهُ لهُ وَيَدَاهُ مَقْبُوضَتَانِ: الْحَبْرُ أَيَّهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ لهُ وَيَدَاهُ مَقْبُوضَتَانِ: الْحَبْرُ أَيَّهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ لهُ وَيَدَاهُ مَقْبُوضَتَانِ: الْحَبْرُ أَيْكُونُ الْحَبْرُ اللهُ الله

وقد اختلف أهل العلم في معنى الحديث، وهل يوصف الله بالشمال أم لا، ولولا أنني اشترطت على نفسي الاختصار، لبسطت في المسألة بحول الله بما يشفي صدور قومٍ مؤمنين، وسأذكر بإذن الله تعالى أقوال أهل العلم في هذه المسألة في (الشرح الكبير).

والخلاصة أننا نؤمن بأن الله تعالى له يدُّ لا كأيدي المخلوقين، وأن له يدين يمينين على ما ورد في الحديث، وأنها مباركتان فاضلتان، تنفحان بالجود والخير والفضل، ومن شَبَهُ تعالى بالمخلوقات فقد كفر، كالجهمية الملاعين، الذين ينكرون صفات الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى، توهمًا منهم أن هذا يقتضي تشبيه الرب تعالى بالمخلوقات، فالله سُبَحانهُ وَتَعَالَى له المثل الأعلى، والأكمل، والأجمل، والأقدس، وليس له مثيل، ولا كفو، ولا ند، ولا سمي له سُبَحانهُ وَتَعَالَى، ومن أنكر ذلك كان فهو مُكذّبٌ برسول الله عَيَالَيْهُ.

قال إمام أهل السنة الإمام أحمد رَحَمُهُ اللهُ (طبقات الحنابلة: ١ ٣١٣): صح الخبر عن رسول الله عَلَيْكَالَّهُ؛ أنه قال: "وَكِلْتَا يَدَيْهِ يَمِينٌ"، الإيمان بذلك، فمن لم يؤمن بذلك، ويعلم أنَّ ذلك حق، كما قال رسول الله عَلَيْكَالُهُ؛ فهو مُكذِّبٌ برسول الله عَلَيْكَالُهُ.

<sup>(</sup>١) الترمذي (٣٣٦٨)، وقال الألباني: حسن صحيح.

وَقُلْ يَنْزِلُ الجَبَّارُ فِي كُلِّ لَيْكَةٍ إِلَى طَبَّقِ الحَبَّارُ فِي كُلِّ لَيْكَةٍ إِلَى طَبَتِ السَّهُ اللهُ اللهُ السَّاعِ اللهُ اللهُ

بِلا كَيْف جَلَّ الواحدُ المَتَمَدِّحُ فَتُفْرَجُ أَبْوابُ السَّاءِ وتُفْتحُ ومُسْتَمنِحُ خَيْرًا ورِزقًا فأمْنَحُ

### المفردات

(الجَبَّارُ): من الجبر وفيه معنيان: الأول: معنى القهر، والعزة، والقوة، وهو جبر العباد على ما أراد، كما قال قتادة (١)، والثاني: معنى الرحمة، والرفق، والمودة، وهو جبر العباد، بأن يشفي المريض، ويعفو عن المسيء، ويغني الفقير، ويكسي العاري، ويجبر الكسير، فكل هذا من جبره سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى (٢).

وذكر البيهقي، عن الحليمي بعد أن ذكر معنيي الجبار قال: وقد قيل في معنى الجبار غير هذا، فمن ألحقه بهذا الباب – باب القهر والقوة –لم يميزه عن الإبداع، وجعل الاعتراف له بأنه بديعٌ له بأنه جبار (٣)، وكلا المعنيين حسنٌ في حق الله تعالى.

(بلا كَيْف): أي من غير كيفية معينة محددة لصفات الله تعالى نعلمها، والتكييف والتمثيل يؤكد أحدهما الآخر، وبينها فرق طفيف، فالتمثيل: هو أن يكون ما تمثله له صورة في الذهن والخارج، كأن تقول: يد الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ كيدي، ووجه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ كوجهي، وهذا قول الممثلة، أما التكييف: فهو أن يكون ما تشبهه له كيفية في الذهن وليست في الخارج، كأن تقول: يد الله كذا وكذا، ووجه الله كذا وكذا، واستواء الله بكفية كذا وكذا، تعالى الله عن ذلك علوًا كبرا.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (١٠/٧٥٨).

<sup>(</sup>٢) نقلًا من أسماء الله الحسنى لابن القيم (٢٩٠).

<sup>(</sup>٣) الأسماء والصفات (١/١٦٨:١٦٨).

(جَلَّ): الجلالة: عِظَمُ القدر، والجلال بغير الهاء: التناهي في ذلك، وخصَّ بوصف الله تعالى فقيل: ﴿ فُو الجُلالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ (١)، ولم يستعمل في غيره، والجليل: العظيم القدر (٢)، فجَلَّ: أي تعَظَّمَ جدًّا عن أن يوصف بغير الكهال والجلال، والجلال: وصفٌ لله تعالى.

(الواحدُ المتَمَدِّحُ): الواحد: اسم من أسماء الله، قال تعالى حاكيا مقاله يوسف عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: ﴿ يَاصَاحِبَيِ السِّجْنِ ءَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ (٣).

(المتمَدِّحُ) في حق البشر: الطالب من الغير أن يمدحه، فيكون فقرًا إليهم، أما في حق الله تعالى: فهو أمر وليس طلب، فالله عز وجل لا يطلب من عبيده بل يأمرهم عز وجل، فالله يتمدح عباده بأن يذكروه بأسمائه الحسنى، وصفاته العليا، وأن يحمدوه ويسبحوه، ﴿فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَنْ سَبِّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًا ﴾(٤).

(طَبَقِ الدُّنيا): الطِّباق في الشيء: الذي يكون فوق الآخر تارة، وفيها يوافق غيره تارة (٥)، فمن الأول قوله تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَهَاوَاتٍ طِبَاقًا ﴾ (٦) أي بعضها فوق بعض، ومن الثاني قول المحدثين: فلانٌ من طبقة فلانٍ أي موافق له في العمر أو العصر، وطبق الدنيا أي درجتها في الطباق السبع.

(يَمُنُّ): منَّ يمنُّ منًّا، والمنة: النعمة الثقيلة، ويقال: ذلك على وجهين: أحدهما: أن يكون

<sup>(</sup>١) الرحمن/٢٧

<sup>(</sup>٢) مفردات ألفاظ القرآن (١٢٦/جل).

<sup>(</sup>٣) يوسف/٣٩

<sup>(</sup>٤) مريم/١١

<sup>(</sup>٥) مفردات ألفاظ القرآن (٣٨٥/طبق).

<sup>(</sup>٦) الملك/٣

ذلك بالفعل، فيقال: منَّ فلان على فلان؛ إذا أثقله بالنعمة، وعلى ذلك قول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) ... والثاني: أن يكون ذلك بالقول، وذلك مستقبح بين الناس إلا عند كفران النعمة، ولقبح ذلك قيل: المنة تهدم الصنيعة (٢).

(فَتُفْرَجُ): الفُرجة: الشق بين الشيئين، ﴿ وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوجٍ ﴾ (١) أي ما لها من شقوق وفتوق، و ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتْ ﴾ (٥) أي انشقت، والفَرَجُ: انكشاف الغم، يقال فَرَّجَ الله عنك (٦).

(يَقُول): القائل هو الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، والقول: كلام، والله عز وجل يتكلم بها شاء، وقتها شاء، كيفها شاء.

(أَلا): أداة تفيد التنبيه والتأكيد(٧).

<sup>(</sup>۱) آل عمران/۱٦٤

<sup>(</sup>٢) مفردات ألفاظ القرآن (٢٠٠/منن).

<sup>(</sup>٣) الترمذي (٤٤ ٣٥)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٤) ق/٦

<sup>(</sup>٥) المرسلات/٩

<sup>(</sup>٦) مفردات ألفاظ القرآن (٤٧٥/فرج).

<sup>(</sup>٧) تفسير القرآن الكريم للشيخ العثيمين رَحِمَهُ ٱللَّهُ (١/٤٧).

(مُسْتغفِرٌ يَلْقَ غَافِرًا): أي: سائل المغفرة يلقى غافرًا، والمغفرة من الله: هو أن يصون العبد من أن يمسه العذاب، والاستغفار: طلب ذلك بالمقال والفعال(١).

(غافرًا): الغافر اسم من أسماء الله تعالى المقيدة، قال تعالى: ﴿غَافِرِ الذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطَّوْلِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِلَيْهِ الْمُصِيرُ ﴾(٢).

(وَمُسْتَمْنِحٌ): المنحة: العطية، والاستمناح: طلب العطية، قال الجوهري: استمنحه: طلبه منحته. (٣)

(خَيْرًا وَرِزْقًا): الخير عام والرزق خاص، وقد أفرد الإمام الرزق لأهميته، ولشدة جزع العبد من نقصه، والإنسان أجله معلق برزقه، فمتى انقطع الرزق انقضى الأجل، والله هو الرزاق، وهو المحيى المميت سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

#### المعنى العام:

من الإيهان بالأسهاء والصفات، الإيهانُ بأن الله عز وجل يفعل ما يشاء، ومن أفعاله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، أنه ينزل كل ليلة إلى السهاء الدنيا في الثلث الأخير من الليل ينادي ويقول: هل من سائل؟ هل من مستغفر؟ إلى أن يبزغ الفجر، على وفق ما جاء به الكتاب والسنة والإجماع.

أما الكتاب، فقال الله تعالى: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِنَ الْغَمَامِ وَالْمَلَائِكَةُ وَقُضِيَ الْأَمْرُ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴾ (٤) قال إسحاق بن راهوية رَحْمَهُ اللَّهُ الذي يجيء يوم

<sup>(</sup>١) مفردات ألفاظ القرآن (٤٦٠/غفر).

<sup>(</sup>۲) غافر/۳

<sup>(</sup>٣) الصحاح (١٠٩٩/منح).

<sup>(</sup>٤) البقرة/٢١٠

القيامة من يمنعه اليوم؟(١).

وقال تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمُلكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ (٢)، فقد ثبت في الكتاب أن الله تعالى يجيء ويأتي، ولم يرد لفظ النزول في القرآن الكريم مضافًا إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، ولكن ورد في السنة المشرفة.

وأحاديث النزول في غاية التواتر، وقد صنف الإمام الدارقطني وَحَمَّهُ اللَّهُ في صفة النزول مصنفًا حديثيًّا، روى فيه عن ثمانية عشر صحابي وهم: على بن أبي طالب، وجبير بن مطعم، وجابر بن عبد الله، وعبد الله بن مسعود، وأبي هريرة، وعقبة بن عامر الجهني، وعمرو بن عبسة، ورفاعة بن عرابة الجهني، وعثمان بن أبي العاص، وأبي الدرداء، وسلمة جدُّ عبد الحميد بن سلمة، وأبي بكر الصديق، ومعاذ بن جبل، وأبي ثعلبة الخشني، وكثير بن مرة الحضرمي، وأبي موسى الأشعري، وأم المؤمنين عائشة، وأم المؤمنين أم سلمة وضَاً المُعمين.

فعن أبي هريرة رَضِحَالِكُ عَنْهُ قال: قال رسول الله وَيَلِكُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ وَيَكُلُلُهُ اللهُ وَيَكُلُلُهُ اللهُ وَمَنْ يَسْأَلُنِي السَّمَاءِ الدُّنْيَا، حِينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرِ، فَيَقُولُ: مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ، ومَنْ يَسْأَلُنِي السَّمَاءِ الدُّنْيَا، حِينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرِ، فَيَقُولُ: مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ، ومَنْ يَسْأَلُنِي فَأَعْظِيَهُ، ومَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ "(٣)، وفي لفظِ: "هَلْ مِنْ مُضْطَرٍ أَكْشِفُ عَنْهُ ضُرُّه؟ هَلْ مِنْ مُسْتَغِيثٍ أُغِيثُه؟ "(٤).

وقد نقل غير واحد من أهل العلم الإجماع على ثبوت صفة النزول لله تعالى.

قال الدارمي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: فهذه الأحاديث قد جاءت كلُّها وأكثر منها في نزول الرب تبارك

<sup>(</sup>١) شرح عقيدة السلف أصحاب الحديث بشرحى (١٤٧).

<sup>(</sup>٢) الفجر/٢٢

<sup>(</sup>٣) كتاب الرؤية للدارقطني (١٥٧).

<sup>(</sup>٤) كتاب الرؤية للدارقطني (١٩٧)، وإسناده فيه لين، قاله محققه.

وتعالى في هذه المواطن، وعلى تصديقها والإيهان بها؛ أدركنا أهل الفقه والبصر من مشايخنا، لا ينكرها منهم أحد، ولا يمتنع من روايتها. (١)

وقال الصابوني رَحْمَهُ ٱللهُ: ويثبت أصحاب الحديث نزول الرب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ كل ليلة إلى السماء الدنيا، من غير تشبيه له بنزول المخلوقين، ولا تمثيل ولا تكييف؛ بل يثبتون ما أثبته رسول الله عَلَيْكَيْهُ، وينتهون فيه إليه، ويمرون الخبر الصحيح الوارد بذكره على ظاهره. (٢)

(١) الرد على الجهمية (٧٩).

<sup>(</sup>٢) شرح عقيدة السلف للصابوني/١٣٦

# أَلَا خَابَ قَوْمٌ كَذَّبوهُم وقُبِّحُوا

#### المفردات

(ذَاكَ): أي: الأحاديث التي وردت في صفة نزول الرب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

(نَحَابَ): أي: خسر وهلك.

(وقُبِّحُوا): قال الراغب رَحْمَهُ ٱللَّهُ: القبح: ما ينبو عنه البصر من الأعيان، وما تنبو عنه النفس من الأعيال. (١)

#### المعنى العام:

إن حديث النزول حديث متواتر لا خلاف فيه، وأهل السنة والجهاعة لا فرق عندهم بين الحديث الصحيح إن رواه ألف راوٍ، أو رواه راوٍ واحد، فالعبرة عندهم بالصحة والضعف، أما المبتدعة فيشترطون كثرة الرواة للحديث الواحد، وهو ما يسمونه بالتواتر؛ لقبوله في أبواب الاعتقاد، والعجب أن صفة النزول دلت عليها الأحاديث المتواترة، وهم يردونها بحجج واهية.

فيقول الإمام: إن هذه الأحاديث الكثيرة: دلت بها يقطع الشك أن الله تعالى فعالٌ لما يريد، وأنه سُبَحانهُ وَتَعَالَى ينزل، ويأتي، ويجيء، بكيفية لا يعلمها إلا هو، فمن كذّب بهذه الآيات وجحدها، فإنها كذّب الله وكذّب رسوله عَلَيْكُونَه، فحريٌ بمثل هذا أن يخسر دنياه وآخرته، فاستحق اللعن والقبح، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) مفردات ألفاظ القرآن (٩٥ ٤ / قبح).

وَقُلْ إِنَّ خَيْرَ النَّاسِ بَعْدَ مُحَمَّدٍ وَرابِعُهُم خَيْرُ البريَّةِ بَعْدَهُم

وَزِيراهُ قُدْمًا ثُمَّ عُثْمَانُ أَرْجَحُ عَلِيٌّ حَليفُ الْخَيرِ بِالْخَيرِ مُنْجِحُ

#### المفردات

(وَزِيراهُ): وهما أبو بكر وعمر رَضَالِلَّهُ عَنْهُما.

قال المزني رَحِمَهُ اللهُ: ويقال بفضل خليفة رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمُ أَبِي بكر الصديق رَضَالِلهُ عَنْهُ؛ فهو أفضل الخلق، وأَخْيرَهُم بعد النبي عَلَيْهِ إِنَّهُ عَنْهُ؛ فهو أفضل الخلق، وأَخْيرَهُم بعد النبي عَلَيْهِ إِنَّهُ عَنْهُ؛ فهم وزيرا رسول الله عَلَيْهِ أَنْ وضجيعاه في القبر. (١)

(قُدْمًا): من المقدمة وهي أول كل شيء، فأبو بكر وعمر أول الصحابة حبًّا ومكانة ورفعةً.

(أَرْجَحُ): أي: على الراجح.

(البريَّةِ): الخلق. (٢)

(حَليفُ الخيرِ بالخيرِ مُنْجِحُ): وهو علي رَضَالِلَهُ عَنْهُ، أي: الخير معه أينها كان، لحب الله عز وجل له ولحبه لله تعالى كها ذكر رسول الله عَلَيْكِالَةٍ في حديث الراية: "لَأُعْطِيَنَ الرَّايَةَ غَدًا رَجُلًا يُفْتَحُ عَلَى يَدَيْهِ يُحِبُّ اللَّه وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ "(٣) فأصبح الناس وأخذها علي رَضَالِلَهُ عَلَيْ يَعْنَهُ، فهو خير ويسعى في الخير ويمضي الله على يديه الخير.

<sup>(</sup>١) شرح السنة (٨٦).

<sup>(</sup>٢) الصحاح (٨٣/برأ).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٣٠٠٩).

### المعنى العام:

انتقل الإمام رَحْمَهُ الله إلى ذكر عقيدة السلف رَحْمَهُ الله في الصحابة، فقد أجمعت الأمة غير أنجاسها وأرجاسها الشيعة على تفضيل الصحابة جميعًا، والترضي عليهم، وعدم ذكرهم إلا بالخير، وغض الطرف عما كان بينهم، فهم بشر.

وقد زكاهم الله تعالى في كتابه، وزكاهم رسوله ﷺ في سنته، وأجمع السلف على سبق فضلهم ومكانتهم رَضِّوَالِلَّهُ عَنْهُمُ أجمعين.

قال تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمْوَا لِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضُوانًا وَيَنْصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ (٨) وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِنْ وَرِضُوانًا وَيَنْصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ (٨) وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحَبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الثَّلِحُونَ ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا شَجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيهَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي السَّجُدَا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيهَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي النَّرَاعُ اللَّهُ مَن اللَّهُ وَاللَّهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ

<sup>(</sup>۱) الحشر/۸:۹

<sup>(</sup>٢) البقرة/١٣٧

<sup>(</sup>٣) الفتح/١٨

لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾(١).

وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَمَّمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ (٧٤) وَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْ بَعْدُ وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا مَعَكُمْ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَمَّمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ (٧٤) وَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْ بَعْدُ وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا مَعَكُمْ فَمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَمَّهُ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ (٧٤) وَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْ بَعْدُ وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا مَعَكُمْ فَأُولَ الْأَوْرِاقُ عَلِيمٌ ﴾ (٢)

ومن السنة: ما رواه ابن حبان في صحيحه، عن جرير بن عبد الله رَضَاً لِللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْكَ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكِ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكِ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُواللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُولُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَل

وعند مسلم، عن أنس بن مالك رَضَالِيَّهُ عَنْهُ أن النبي عَلَيْكِيْ قال: "اللهُمَّ اغْفِرْ لِلْأَنْصَارِ، وَلِأَبْنَاءِ الْأَنْصَارِ، وَلِأَبْنَاءِ الْأَنْصَارِ "(٤).

وقد أجمعت الأمة على أن أفضلَهم بعد رسول الله عَلَيْكَالَةُ أبو بكر الصديق، ثم عمر الفاروق، ثم عثمان ذو النورين، ثم على رَضَالِللهُ عَنْاهُمُ أجمعين.

قال الإمام أحمد رَحَمُهُ اللهُ: وخير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر الصديق، ثم عمر ابن الخطاب، ثم عثمان بن عفان، نقدم هؤلاء الثلاثة كما قدمهم أصحاب رسول الله عَلَيْتُهُ، لم يختلفوا في ذلك، ثم بعد هؤلاء الثلاثة أصحاب الشورى الخمسة على ابن أبي طالب، والزبير وعبد الرحمن بن عوف، وسعد وطلحة، كلهم للخلافة، وكلهم إمام، ونذهب في ذلك إلى حديث ابن عمر: كنا نعد ورسول الله عَلَيْتُهُ حي وأصحابه متوافرون: أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم نسكت.

<sup>(</sup>١) الفتح/٢٩

<sup>(</sup>٢) الأنفال/٤٧:٥٧

<sup>(</sup>٣) صحيح ابن حبان (٧٢٦٠).

<sup>(</sup>٤) مسلم (٥٠٦).

ثم من بعد أصحاب الشورى: أهل بدر من المهاجرين، ثم أهل بدر من الأنصار من أصحاب رسول الله على قدر الهجرة والسابقة أولا فأولا، ثم أفضل الناس بعد هؤلاء: أصحاب رسول الله على القرن الذي بعث فيهم كل من صحبه سنة، أو شهرًا، أو يومًا، أو ساعة ورآه؛ فهو من أصحابه، له الصحبة على قدر ما صحبه، وكانت سابقته معه، وسمع منه، ونظر إليه نظر، فأدناهم صحبة أفضل من القرن الذي لم يروه، ولو لقوا الله بجميع الأعمال، كان هؤلاء الذين صحبوا النبي عليه ورأوه وسمعوا منه أفضل لصحبتهم من التابعين، ولو عملوا كل أعمال الخير. (١)

وسُئل الحسن البصري رَحْمَهُ اللهُ عن وصف صحابة رسول الله والله والما في الإمام وقال: ظهرت منهم علامات الخير في السَّيْرَاءِ والسَّمْتِ، والهَدْى والصدق، وخشونة ملابسهم بالاقتصاد، وممشاهم بالتواضع، ومنطقهم بالعمل، ومطعمهم ومشربهم بالطيب من الرزق، وخضوعهم بالطاعة لربهم تعالى، واستقادتهم للحق فيها أحبوا وكرهوا، وإعطاؤهم الحق من أنفسهم، ظمئت هواجرهم، ونحلت أجسامهم، واستخفوا بسخط المخلوقين؛ رضى الخالق، لم يفرطوا في غضب، ولم يحيفوا في جَور، ولم يجاوزوا حكم الله تعالى في القرآن، شغلوا الألسن بالذكر، بذلوا دماءهم حين استنصرهم، وبذلوا أموالهم حين استقرضهم، ولم يمنعهم خوفهم في المخلوقين، حسنت أخلاقهم، وهانت مؤنتهم، وكفاهم اليسير من دنياهم إلى آخرتهم. (٢)

وسأذكر بعض مناقبهم لعل الله يتقبلنا ويحشرنا معهم:

الصديق أبو بكر رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ:

قال الله تعالى: ﴿ وَسَيُحَنَّبُهَا الْأَتْقَى (١٧) الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّى (١٨) وَمَا لِأَحَدِ عِنْدَهُ مِنْ

<sup>(</sup>١) شرح أصول السنة (٨٦:٨٥) للجبرين.

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء (١/٥٤).

نِعْمَةٍ ثُجْزَى (19) إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى (٢٠) وَلَسَوْفَ يَرْضَى ﴾ (١)، قال ابن الجوزي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: أجمعوا أنها نزلت في أبي بكر، ففيها التصريح بأنه الأتقى من سائر الأمة، والأتقى هو الأكرم عند الله؛ لقوله تعالى: ﴿ چِدِدِدّ لَهُ (٢)، (٣).

## الفارق عمر رَضِّوَالِلَّهُ عَنْهُ:

روى الترمذي، عن ابن عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُمَا قال: قال رسول عَلَيْكَا أَعِزَ الإِسْلامَ بِأَبِي جَهْلِ ابْنِ هِشَامٍ أَوْ بِعُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ" قال: وكان أحبهما إليه عمر. (٤)

ذو النورين عثمان بن عفان رَضِيَّالِلَّهُ عَنْهُ:

روى أحمد في مسنده، عن عائشة رَضِّيَاللَّهُ عَنْهَا قالت: قال رسول الله عَلَيْظِيَّةِ: "إِنَّ عُثْمَانَ رَجُلُ حَيِيُّ "(٥).

# أبو الحسنين على بن أبي طالب رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ:

روى البخاري في صحيحه، عن مصعب بن سعد، عن أبيه، أن رسول الله عَلَيْقَالُو خرج إلى تبوك واستخلف عليا، فقال: أتخلفني في الصبيان والنساء، قال: "أَلَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنْي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى إِلَّا أَنَّهُ لَيْسَ نَبِيُ بَعْدِي ".(١)

وقول الإمام رَحْمَهُ ٱللَّهُ (ثُمَّ عُثْمَانُ أَرْجَح) هذا هو الصحيح، فالصواب تقديم عثمان على

<sup>(</sup>١) الليل/٢١:١٧

<sup>(</sup>٢) الحجرات/١٣

<sup>(</sup>٣) الصواعق المحرقة لابن حجر الهيثمي (١٩٨).

<sup>(</sup>٤) الترمذي (٣٦٨١).

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد (١٤٥).

<sup>(</sup>٦) البخاري (٦٦).

## علي رَضِّكَأُلِلَّهُ عَنْهُ.

ومن فقه المسألة، أن من سُئل أيها أفضل، تكون الإجابة، كما قال ابن المبارك رَحِمَهُ ٱلله، فقد سأله رجل: أيما أفضل على أو عثمان، فقال: قد كفانا ذاك عبد الرحمن بن عوف. (١)

والمعنى: أن عبد الرحمن بن عوف رَضَّالِللهُ عَنْهُ، وهو أحد أصحاب الشورى الستة وهم: عثمان بن عفان، وعلى بن أبي طالب، وطلحة بن عبيد الله، والزبير بن العوام، وسعد بن أبي وقاص رَضَّالِللهُ عَنْهُم، وقد فوض ثلاثة منهم الأمر إلى ثلاثة؛ ففوض الزبيرُ عليًّا، وفوض سعدُ عبدَ الرحمن بن عوف، وفوض طلحةٌ عثمانًا، ثم كان أن اختار عبد الرحمن بن عوف عثمان عن على.

فَفِعلُ عبدِ الرحمن بن عوف أقره باقي الستة عليه، فصار كإجماع أهل الحل والعقد.

(١) السنة للخلال (٣٠٣/٢).

وإنَّهُمُ والرَّهْطُ لا رَيْبَ فِيْهِمُ عَلَى سَعِيدٌ وسَعْدٌ وابنُ عَوْفٍ وطَلْحةٌ

نُجُبِ الفِرْدَوْسِ فِي الْخُلْدِ تَسْرَحُ وعَسامِرُ فِهْرٍ والسزُّبَيْرُ المُمَسدَّحُ

#### المفردات

(وإنَّهُمُ والرَّهْطُ): أي: الصحابة، و (الرَّهْطُ) العصابة دون العشرة، قال تعالى: ﴿وَكَانَ فِي الْمُدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾(١)،(٢).

(نُجُبِ الفِرْدَوْسِ): النجيب: الكريم الحسيب (٣)، والفردوس اسم مكان في الجنة وهو أعلاها، روى البخاري في صحيحه، عن أبي هريرة رَضَيَلِلَهُ عَنْهُ، قال رسول الله عَلَيْكِلَةٍ: "إِنَّ فِي الْجُنَّةِ مِاثَةَ دَرَجَةٍ أَعَدَّهَا اللَّهُ لِلْمُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، مَا بَيْنَ الدَّرَجَتَيْنِ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ، فَإِذَا سَأَلْتُمُ اللَّهَ فَاسْأَلُوهُ الْفِرْدَوْسَ فَإِنَّهُ أَوْسَطُ الْجُنَّةِ ".(٤)

(الْخُلْدِ): عدم الموت ودوام الحياة، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلْدَ أَفَإِنْ مِتَّ فَهُمُ الْخَالِدُونَ ﴾ (٥).

(تَسْرَحُ): أي تروح وتذهب في أول اليوم، والرواح في آخره.

(فهر): اسم علم، وهو أحد أباء النبي عَلَيْكُ في سلسلة نسبه، وهو محمد عَلَيْكُ ابن عبد الله بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصى بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن فهر،

<sup>(</sup>١) النمل/٤٨

<sup>(</sup>٢) مفردات ألفاظ القرآن (٥٩ ٢/رهط).

<sup>(</sup>٣) القاموس (١٥٨١/نجب).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢٩٧٠).

<sup>(</sup>٥) الأنبياء/٣٤

وقيل إن فهر هذا وصف واسمه قريش، وقيل العكس اسمه فهر ووصفه قريش.(١)

وذكر فهر عند عامر، لأنه يلتقي مع النبي عَلَيْكُ في فهر، فهو: أبو عبيدة عامر بن الجراح ابن هلال بن وهيب بن ضَبة بن الحارث بن فهر.

#### المعنى العام:

من عقيدة أهل السنة والجهاعة في التفضيل بعد الخلفاء الأربعة، تقديم العشرة المبشرين بالجنة، وهم كها روى الترمذي، عن عبد الرحمن بن عوف، عن النبي عَلَيْكِيَّةِ: "أَبُو بَكْرٍ فِي الجَنَّةِ، وَعُمْرُ فِي الجَنَّةِ، وَعُلْمَدُ فِي الجَنَّةِ، وَطُلْحَةُ فِي الجَنَّةِ، وَالزُّبَيْرُ فِي الجَنَّةِ، وَعَلِيُّ فِي الجَنَّةِ، وَطَلْحَةُ فِي الجَنَّةِ، وَالزُّبَيْرُ فِي الجَنَّةِ، وَعَلِيُّ فِي الجَنَّةِ، وَطَلْحَةُ فِي الجَنَّةِ، وَالزُّبَيْرُ فِي الجَنَّةِ، وَعَلِيُّ فِي الجَنَّةِ، وَطَلْحَةُ فِي الجَنَّةِ، وَالجُنَّةِ، وَسَعِيدٌ فِي الجَنَّةِ، وَالجُنَّةِ، وَالجُنَّةِ، وَسَعِيدٌ فِي الجَنَّةِ، وَالجُنَّةِ، وَسَعِيدٌ فِي الجَنَّةِ، وَالْجَنَّةِ، وَالجَنَّةِ، وَالْجَنَّةِ، وَسَعِيدٌ فِي الجَنَّةِ، وَاللَّهُ عَبْدُهُ اللَّهُ عُبَيْدَةً بْنُ الجَرَّاحِ فِي الجَنَّةِ، وَسَعِيدٌ فِي الجَنَّةِ، وَاللَّهُ عَنْ اللهِ عَبْدُهُ اللَّهُ عَنْ فِي الجَنَّةِ، وَسَعِيدٌ فِي الجَنَّةِ، وَسَعِيدٌ فِي الجَنَّةِ، وَاللَّهُ عَنْ اللهِ عَبْدُهُ اللَّهُ عَنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) الروض الأنف للسهيلي (١/٢٨).

<sup>(</sup>٢) الترمذي/٣٧٤٧، فهؤلاء وغيرهم ممن سماهم النبي عَلَيْكُ نقطع لهم بالجنة.

وَعَائِشُ أُمِّ الثَّوْمِنِينَ وَخَالُنا وَأَنْصارُه وَالْمَاجِرونَ دِيارَهم

مُعَاوِيَةٌ أَكْرِمْ بِهِ فَهْوَ مُصلحُ بنصرهِمْ عَنْ ظلمةِ النَّادِ زُحْزِحُوا

#### المفردات

(عَائِشُ): مذكر عائشة وأصلها، فتجمع على عائشات، ففي الصحيحين، عن عائشة رَخَالِلَهُ عَنْهَا، عن النبي عَلَيْكُ قال: "يَا عَائِشَ هَذَا جِبْرِيلُ يُقْرِئُكِ السَّلَامُ"(١).

(أُمِّ المُوْمِنِينَ): أمهات المؤمنين لهن ما لأمهاتهم من أحكام وتوقير، فلا يحل لأحد أن يتزوجهن فهن محرمات على الأمة، قال الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْذُوا رَسُولَ اللّهِ وَلَا أَنْ تَوْدُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِنْدَ اللّهِ عَظِيمًا ﴾ (٢)، ومع كونهن محرمات على غير النبي عَلَيْكَةُ فلا يحل لهن كشف وجوههن لغير محارمهن الأصليين، قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِينَ ﴾، وهن إحدى مشرة زوجة؛ خديجة بنت خويلد رَخَوَاللَّهُ عَنْهَا، وعائشة بنت أبي بكر رَخَوَاللَّهُ عَنْهَا، وسودة بنت زمعة رَخَوَاللَّهُ عَنْهَا، وجويرية بنت جحش رَخَوَاللَّهُ عَنْهَا، وأم سلمة بنت أبي أمية رَخَوَاللَّهُ عَنْهَا، وجويرية بنت الحارث رَخَوَاللَّهُ عَنْهَا، وأم سلمة بنت أبي أمية رَخَوَاللَّهُ عَنْهَا، وميمونة بنت الحارث رَخَوَاللَّهُ عَنْهَا، ومن السراري: ريحانة بنت زيد بن عمرو رَخَوَاللَهُ عَنْهَا، ومارية القبطية رَخَوَاللَهُ عَنْهَا.

(وَخَالُنا مُعَاوِيَة): وهو معاوية بن أبي سفيان رَخِوَالِللهُ عَنْهُا، وهو أول ملوك الإسلام وأعدلهم وأعدلهم وهو أخو أم المؤمنين رَخِوَالِللهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰۱۱)، مسلم (۲٤٤٧).

<sup>(</sup>٢) الأحزاب/٥٣

(وَأَنْصَارُه): وهم أهل يثرب التي سماها النبي وَيَلْكِلُهُ المدينة، وهم الأوس والخزرج رَخَالِلُهُ عَنْهُمُ أَجْمَعِين، فهم الذين نصروا رسول الله وَيَلِكُلُهُ وآووه.

(وَالْهَاجِرُونَ): هم المهاجرُون، أهل مكة وغيرهم ممن هاجر إلى رسول الله ﷺ إلى المدينة، وقد زكى الله عز وجل كلا الفريقين فقال: ﴿وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾(١).

### المعنى العام:

كما سبق الكلام في الصحابة، فأمهات المؤمنين أولى وأولى؛ لأنهن زوجات نبينا صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْ الْمُوصَلِّمَ، وأنهن من الصحابيات، وأنهن ممن زكاهن الله في جملة الصحابة رَضَّالِلَهُ عَلَيْهُ وَقَد ورد في فضلهن الكثير، وقد قال الله تعالى لنبيه وَلَيْ اللهُ وَقَد ورد في فضلهن الكثير، وقال الله تعالى: ﴿ النّبِي الْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُجُرًا إِلّا المُودَّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾ (٢)، وقال الله تعالى: ﴿ النّبِي لَا اللهُ عَالَى: ﴿ وَاللّهُ عَالَى: ﴿ النّبِي لَاللهُ عَالَى: ﴿ النّبِي لَا اللهُ عَالَى: ﴿ وَاللّهُ عَالَى: ﴿ النّبِي لَللهُ عَالَى: ﴿ النّبِي لَللهُ عَالَى: ﴿ اللّهُ عَالَى: ﴿ اللّهُ عَالَى: ﴿ اللّهُ عَالَى: ﴿ اللّهُ عَالَى: ﴿ وَاللّهُ اللهُ عَالَى: ﴿ اللّهُ عَالَى: ﴿ اللّهُ اللّهُ عَالَى: ﴿ اللّهُ اللهُ عَالَى: ﴿ اللّهُ عَالَى: ﴿ اللّهُ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللّهُ عَلَيْهُ عُلْهُ مُنْ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَهُ اللّهُ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَهُ اللّهُ عَالَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَالَهُ الللّهُ اللهُ عَالَى الللّهُ اللّهُ عَلَالَا عَالَى اللّهُ عَالَهُ اللّهُ عَالَهُ اللّهُ عَلَا اللهُ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَالَهُ اللّهُ عَلَا عَالَى اللّهُ عَالَهُ اللّهُ عَلَا عَالَى اللهُ عَالَهُ اللّهُ عَلَالَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَى الللهُ عَلَا عَالْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَ

وكذلك معاوية رَضَالِللهُ عَنْهُ، فله من الفضل والشرف ما لسائر الصحابة رَضَالِلهُ عَنْهُ، فعند الترمذي، عن عبد الرحمن بن أبي عميرة رَضَالِلهُ عَنْهُ، عن النبي عَلَيْهِ قال: "اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ هَادِيًا مَهْدِيًا وَاهْدِ بِهِ "(٥)، وفي رواية زاد: "وَلاَ تُعَذِّبُهُ"(١)، وروى البخاري في صحيحه، عن أم حرام

<sup>(</sup>١) التوبة/١٠٠

<sup>(</sup>٢) الشوري/٢٣

<sup>(</sup>٣) الأحزاب/٦

<sup>(</sup>٤) الأحزاب/٣٢

<sup>(</sup>٥) الترمذي (٣٨٤٢).

رَضَّالِلَهُ عَنْهَا، أَن النبي عَلَيْكِالَةٍ قال: "أَوَّلُ جَيْشٍ مِنْ أُمَّتِي يَغْزُونَ الْبَحْرَ قَدْ أَوْجَبُوا "(٢)، وكان قائد هذا الجيش معاوية بن أبي سفيان رَضَّالِلَهُ عَنْهُما.

وإنها خُصَّ الإمام معاوية بن أبي سفيان رَضَيَاللَهُ عَنْهُما بالذكر بعد الصحابة مفردًا لأسباب، أذكر منها سببين:

الأول: لِأن الجيش الذي كان في مقابل على رَخِوَلِيّهُ عَنْهُ هو جيش معاوية، وكلاهما اجتهد في بلوغ الحق، فلم كان الحق بنص النبي عَلَيْكِيّةٌ مع علي رَخِوَلِيّهُ عَنْهُ، ظن الجاهل السفيه أن معاوية من المضلين، ولذلك تجد الخوارج والشيعة يسبونه ويسبون أباه عليهم من الله ما يستحقون.

وأهل السنة يقولون: إن الحق وإن كان مع علي رَضَالِللهُ عَنْهُ إلا أن معاوية رَضَالِلهُ عَنْهُ مأجور بأجر واحد إن شاء الله تعالى، وكلاهما صحب النبي عَلَيْكِاللهُ، وكلاهما داخل في رضى الله تعالى، فمن سب أحدهما؛ فعليه لعنة الله، والملائكة والناس أجمعين، وإنها يكون سابًا لرسول الله عَلَيْهُ، لأن المرء يعرف بأصحابه.

صفعة | ٦٨

=

<sup>-</sup>(١) الشريعة للآجري (٦٣٩).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۹۲٤).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۷۸۰).

# وَمَنْ بعدَهُم وَالتابِعُون بِحُسنِ مَا

#### المفردات

(وَالتَّابِعُونَ): قال ابن الصلاح رَحْمَهُ اللَّهُ: قال الخطيب رَحْمَهُ اللَّهُ: التَّابِعي من صَحِبَ الصحابي، قلت: ومطلقه مخصوص بالتابعي بإحسان. (١)

(حَذُوا حَذَوَهُمْ): أي مثل طريقهم.

#### المعنى العام:

على كل مؤمن موحد بالله تعالى، متبع لنبيه عَيَّكِيْ أن يعتقد أن أفضل الناس بعد رسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَا اللهِ عَاللهُ عَلَيْهِ مَن يليهم من التابعين، ثم من يليهم من التابعين، ثم من يليهم من تابعي التابعين، وذلك بنص كلام النبي عَيَّكِيْ أنه كما روى البخاري في صحيحه، أن النبي عَيَّكِيْ تابعي التابعين، وذلك بنص كلام النبي عَيَّكِيْ أنه كما روى البخاري في صحيحه، أن النبي عَيْكِيْ أنه قال: "خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ "(٢)، والقرن: هم الجيل من الناس، أو ما يعادل مائة عام، فمن سار على دربهم، واتبع سيرهم وهديهم قولًا وفعلًا وحالًا، كان بفضل الله تعالى وحوله من المفلحين.

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن الصلاح (٢٤٩).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢٦٥٢).

وَقُلْ خَيْرَ قُولٍ فِي الصَّحَابَةِ كُلِّهِمْ فَقَدْ نَطَقَ الـوَحْيُ المُبينُ بِفَضْـلِهِمْ

ولا تَــكُ طَعَّانــاً تَعِيْــبُ وَتَجْــرَحُ وفي الفَــتْحِ آيٌ في الصَّــحابةِ تَمْــدَحُ

#### المفردات

(طَعَّانًا): الطعن يكون بحديدة مَفْسَدَة للبدن، ويكون باللسان مفسدة للعرض، وفي كلٍ هو من سوء الخلق.

(نَطَقَ الوَحْيُ): أي: رب الوحي إن كان قرآنا، أو رسوله ﷺ إن كان سنة.

(وفي الفَتْحِ آيُّ): أي: في سورة الفتح، وحذفت السورة لوضوح مراد المتكلم، وهذا من عادة العرب الحذف إذا كان الكلام مفهومًا.

(آيٌ) جمع آية، وهي قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيهَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكِّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضُلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيهَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآذِرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآذِرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَلِيعِيطَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (١).

قال ابن كثير رَحْمَهُ ٱللّهُ في تفسير هذه الآية: يخبر تعالى عن محمد صلوات الله عليه، أنه رسوله حقا بلا شك ولا ريب، فقال: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللّهِ ﴾ وهذا مبتدأ وخبر، وهو مشتمل على كل وصف جميل، ثم ثنى بالثناء على أصحابه فقال: ﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾، كما قال تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى

<sup>(</sup>١) الفتح/٢١

الْكَافِرِينَ ﴾(١) وهذه صفة المؤمنين: أن يكون أحدهم شديدا عنيفًا على الكفار، رحيًا برًّا بالأخيار، غضوبًا عبوسًا في وجه الكافر، ضحوكًا بشوشًا في وجه أخيه المؤمن، كما قال تعالى: ﴿قَاتِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنَ الْكُفَّارِ وَلْيَجِدُوا فِيكُمْ غِلْظَةً ﴾(٢)، وقال النبي عَيَيْكِيدٍ: "مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهُمْ وَتَرَاحُمَهِمْ كَمَثُلِ الجُسَدِ الْوَاحِدِ، إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الجُسَدِ بْالْحُمَّى وَالسَّهَر "، وقال: "المُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضُاً " وشبك بين أصابعه، كلا الحديثين في الصحيح.

وقوله: ﴿تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللّهِ وَرِضُوانًا ﴾: وصفهم بكثرة العمل وكثرة الصلاة، وهي خير الأعمال، ووصفهم بالإخلاص فيها لله عز وجل احتساب عند الله جزيل الثواب، وهو الجنة المشتملة على فضل الله، وهو سعة الرزق عليهم، ورضاه تعالى عنهم، وهو أكبر من الأول، كما قال: ﴿وَرِضُوانٌ مِنَ اللّهِ أَكْبُرُ ﴾ (٣)، وقوله: ﴿سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السّّجُودِ ﴾ قال على بن أبي طلحة، عن ابن عباس: ﴿سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ ﴾ يعنى: السمت الحسن.

وقال رَحْمَهُ ٱللّهُ: وقد نوّه الله بذكرهم في الكتب المنزلة والأخبار المتداولة؛ ولهذا قال هاهنا: ﴿ وَلَكَ مَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَازَرَهُ هَا هَا: ﴿ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَازَرَهُ فَالْمَرَحَ شَطْأَهُ فَانْرَرَهُ فَالْمَتَعْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ ﴾، ﴿ أَخْرَجَ شَطْأَهُ ﴾ أي: فراخه، ﴿ فَانْرَرَهُ ﴾ أي: شده ﴿ فَاسْتَغْلَظَ ﴾ أي: شب وطال، ﴿ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ ﴾ أي: فكذلك أصحاب معمد عَلَيْ اللهُ إِنْ آزروه وأيدوه ونصروه فهم معه كالشطء مع الزرع، ﴿ لِيَغِيظَ بِمُ الْكُفَّارَ ﴾ ... ثم

<sup>(</sup>١) المائدة / ٤ ٥

<sup>(</sup>٢) التوبة/١٢٣

<sup>(</sup>٣) التوبة/ ٧٢

قال: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ ﴾ من هذه لبيان الجنس، ﴿ مَغْفِرَةً ﴾ أي: لذنوبهم، ﴿ وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ أي: ثوابا جزيلا ورزقا كريها، ووعد الله حق وصدق، لا يخلف ولا يبدل، وكل من اقتفى أثر الصحابة فهو في حكمهم، ولهم الفضل، والسبق، والكهال الذي لا يلحقهم فيه أحد من هذه الأمة، رَضَيَلِيّهُ عَنْهُمُ وأرضاهم، وجعل جنات الفردوس مأواهم، وقد فعل. (١)

#### المعنى العام

ينصح الإمام موجهًا ومقومًا الأمة بأن توقر أصحاب رسول الله وَيَلِيُّلَهُ، ولا تذكرهم بالسلب أبدًا، فإن الله عز وجل مدحهم وزكاهم، وقد سبق ذكر فضلهم، وكذلك زكاهم النبي وَلَيْكِيُّهُ، وحذّر الأمة من أن يقعوا في سب أحدهم، فقال في الحديث الذي رواه الشيخين في صحيحيها، عن أبي سعيد الخدري رَضَالِيَّهُ عَنْهُ، أن النبي وَلَيْكِيُّهُ قال: "لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي، فَلَوْ أَكْدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدِ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدّ أَحَدِهِمْ وَلَا نَصِيفَهُ" (٢).

وقد ذكر غير واحد من الأئمة الأعلام فضل الصحابة وشرفهم، والكف عن ذكر ما يعيبهم، والترضي عليهم جميعاً.

قال سفيان بن عيينة رَحْمَدُ ٱللَّهُ: من نطق في أصحاب رسول الله ﷺ بكلمة فهو صاحب هوى. (٣)

وقال البربهاري رَحِمَهُ اللهُ: والكف عن حرب علي، ومعاوية، وعائشة، وطلحة، والزبير رَحِمَهُ وَالله الله الله تعالى، فإن رسول الله

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٣٦٦:٣٦٤/٧).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣٦٧٣)، مسلم (٢٥٤١).

<sup>(</sup>٣) شرح السنة (١٠٣).

عَلَيْكِ قَال: "إِيَّاكُمْ وَذِكر أَصْحَابِي وَأَصْهَارِي وَأَخْتَانِي "(١)، وقال: "إِنَّ اللهَ تَعَالَى نَظَرَ إِلَى أَهْلِ بَدُرٍ، فَقَالَ: اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ "(٢)، وقال أيضا: واعلم أنه من تناول أحدا من أصحاب رسول الله وَيَكِي إِنِّهُ، فاعلم أنه إنها أراد محمدا وَيَكِي إِنِّهُ، وقد آذاه في قبره. (٣)

وقال الفضيل رَحْمَهُ اللَّهُ: أوثق عملي في نفسي؛ حب أبي بكر، وعمر، وأبي عبيدة ابن الجراح، وحبي أصحاب محمد عَلَيْهِ اللَّهَ اللَّهُ جميعا، وكان يترحم على معاوية، ويقول: كان من العلماء من أصحاب محمد عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ (٤)

وقال هارون بن معروف رَحْمَهُ اللهُ: ما بيننا وبين أصحاب محمد عَلَيْكِيْهُ إلا خير، قاتلوا على دين الله عز وجل، ثم لمحمد عَلَيْكِيْهُ، ثم لأصحابه رَضَالِلَهُ عَنْهُ وَ. (٥)

وقال بشر بن الحارث رَحْمَدُ اللهُ: أرجو أن أقدم على محمد عَلَيْكُورُ، ولا أخزى في أصحابه غدا. (٦)

<sup>(</sup>۱) ورد بلفظ: "أيم النَّاسُ، احْفَظُونِي فِي أَصْحَابِي، وَأَصْهَارِي، وأَخْتَانِي..." أخرجه الطبراني في (المعجم الكبير: ٢٥/١، رقم ٥٦٤٠)، وورد بألفاظ متقاربة، وكلها لا تصح، انظر: (السلسلة الضعيفة / ٣٦٠) للألباني، و(ضعيف الجامع / ١٥٣٧ – ١٥٣٨). نقلًا من تعليق الشيخ عبد الرحمن بن أحمد الجميزي (شرح السنة / هامش ٢٠٦/٣).

<sup>(</sup>٢) شرح السنة (٣٤٧).

<sup>(</sup>٣) شرح السنة (٤٠٣).

<sup>(</sup>٤) السنة للخلال (١/٣٤٣).

<sup>(</sup>٥) السنة للخلال (١/٣٧٩).

<sup>(</sup>٦) السنة للخلال (١/ ٣٨٠).

وقال أحمد رَحِمَهُ اللَّهُ: لا نقول في أصحاب رسول الله عَلَيْكِيْ إلا الحسني(١).

وقال أيضاً: ومن انتقص أحدا من أصحاب رسول الله عَيَالِيَّة، أو أبغضه بحدث كان منه، أو ذكر مساوئه؛ كان مبتدعا، حتى يترحم عليهم جميعا، ويكون قلبه لهم سليما. (٢)

وقال المزني رَحَمُ اللهُ: ويقال بفضل خليفة رسول الله عَيَالِيّهُ، أبي بكر الصديق رَحَالِيّهُ عَنْهُ؛ فهو أفضل الخلق وأخيرهم بعد النبي عَيَالِيّهُ، ونثني بعده بالفاروق، وهو عمر بن الخطاب رَحَوَلِيّهُ عَنْهُ؛ فهما وزيرا رسول الله عَيَالِيّهُ وضجيعاه في قبره، ونثلث بذي النورين عثمان ابن عفان رَحَوَلِيّهُ عَنْهُ، ثم بذي الفضل والله علي بن أبي طالب رَحَوَلِيّهُ عَنْهُ أجمعين، ثم الباقين من العشرة الذين أوجب لهم رسول الله عَيَالِيّهُ الجنة، ونخلص لكل رجلٍ منهم من المحبة بقدر الذي أوجب لهم رسول الله عَيَالِيّهُ من التفضيل، ثم لسائر أصحابه من بعدهم رَحَوَلِيّهُ عَنْهُ أجمعين، ويقال بفضلهم، ويذكرون بمحاسن أفعالهم، ونمسك عن الخوض فيما شجر بينهم، فهم خيار أهل الأرض بعد نبيهم، ارتضاهم الله عز وجل لنبيه، وخلقهم أنصاراً لدينه، فهم أئمة الدين، وأعلام المسلمين رضي الله عنهم أجمعين. (٣)

وقال الحميدي رَحْمَهُ ٱللهُ: السنة... الترحُمُ على أصحاب محمد عَلَيْكِالِهُ كلهم، فإن الله عز وجل قال: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَجل قال: ﴿ وَالَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَجل قال: ﴿ وَالَّذِينَ مَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ (٤)، فلم يؤمر إلا بالاستغفار لهم، وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ (٤)، فلم يؤمر إلا بالاستغفار لهم، فمن يسبهم، أو ينقصهم، أو أحداً منهم؛ فليس على السُنَّة، وليس له في الفيء حق، أخبرنا

<sup>(</sup>١) السنة للخلال (١/٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) أصول السنة (١١٨).

<sup>(</sup>٣) شرح السنة (٨٧).

<sup>(</sup>٤) الحشر/١٠

بذلك غير واحد عن مالك بن أنس، أنه قال: قسَّم الله تعالى الفيء فقال: ﴿لِلْفُقَرَاءِ اللهُ اَجِرِينَ اللهُ عَير واحد عن مالك بن أنس، أنه قال: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ﴾(٢) الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ ﴾(١)، قال: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ﴾(٢) الآية، فمن لم يقل هذا لهم، فليس ممن له الفيء. (٣)

ففي هذه النقول كفاية، وسوف أزيد إن شاء الله تعالى في (الشرح الكبير) بها يشفي الصدور، ويروي الغليل، ويقطع أبهر الرافضة الملاعين.

(۱) الحشر/۸

<sup>(</sup>۲) الحشر/۱۰

<sup>(</sup>٣) أصول السنة (٣٨).

# دِعَامَةُ عَقْدِ الدِّينِ والدِّينُ أَفْيَحُ

#### المضردات

(وَبِالْقَدَرِ الْمُقْدُورِ): قال ابن حزم رَحْمَهُ ٱلله: معنى القضاء في لغة العرب التي بها خاطبنا الله تعالى ورسوله عَلَيْكَةً، وبها نتخاطب ونتفاهم مرادنا: أنه الحكم فقط، ولذلك يقولون: القاضى بمعنى الحاكم، وقضى الله عز وجل بكذا أي: حكم به.

ويكون أيضا بمعنى أمر، قال تعالى: ﴿ وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ (١)، إنها معناه بلا خلاف: أنه تعالى أمر أن لا تعبدوا إلا إياه.

ويكون أيضا بمعنى أخبر، قال الله تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَوُ لَاءِ مَقْطُوعٌ مُصْبِحِينَ ﴾ (٢) بمعنى: أخبرناه أن دابرهم مقطوع بالصباح، وقال تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي مُصْبِحِينَ ﴾ (٢) بمعنى: أخبرناه أن دابرهم مقطوع بالصباح، وقال تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْأَرْضِ مَرَّ تَيْنِ وَلَتَعْلُنَّ عُلُوًّا كَبِيرًا ﴾ (٣) أي أخبرناهم بذلك.

ويكون أيضا بمعنى أراد، وهو قريب من معنى حكم، قال الله تعالى: ﴿إِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾(٤)، ومعنى ذلك حكم بكونه فكونه.

ومعنى القدر في اللغة العربية: الترتيب والحد الذي ينتهي إليه الشيء، تقول: قدرت البناء تقديرًا، إذا رتبته وحددته، قال تعالى: ﴿ وَقَدَّرُ فِيهَا أَقُوا مَهَا ﴾ (٥) بمعنى رتب أقواتها وحددها،

<sup>(</sup>١) الإسراء/٢٣

<sup>(</sup>٢) الحجر/٦٦

<sup>(</sup>٣) الإسراء/٤

<sup>(</sup>٤) آل عمران/٤٧

<sup>(</sup>٥) فصلت/١٠

وقال تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾(١) يريد تعالى برتبة وحد.

فمعنى قضى وقدر: حكم ورتب، ومعنى القضاء والقدر: حكم الله تعالى في شيء بحمده أو ذمه وبكونه وترتيبه على صفة كذا وإلى وقت كذا فقط، وبالله تعالى التوفيق. (٢)

(أَيْقِنُ): من اليقين، وهو من أعمال القلوب، يظهر على جوارح العبد، أي: صدق تصديقًا لا شك فيه، أن القدر فعل الله عز وجل، وأنه ما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن.

(دِعَامَةُ): الدعامة: عماد البيت، ويسمى السيد: الدعامة (٣)، فالدعامة أهم ما في الشيء، فمن أهم مسائل الإيمان: الإيمانُ بالقضاء والقدر.

(عقد الدِّينِ): العقد: الجمع بين أطراف الشيء (٤)، والعَقْدُ: الضيان والعهد، والعِقْد: القلادة (٥)، فعِقدُ الدين هو العهد الذي بين الرب وبين عباده، وهو ما يتقلده الإنسان، ويعتقده بجميع أركانه، لا يخلو منه ركن.

**(أَفْيَحُ)**: واسع (٦).

## المعنى العام:

يقول الإمام رَحْمُهُ اللهُ: من التمسك بحبل الله تعالى وسنن نبيه عَلَيْكُمُ الإيمان بالقدر، وهو: أن تسلم أن الله عز وجل عَلِمَ كل شيء، وكتب كل شيء، وشاء كل شيء، وخلق كل شيء.

<sup>(</sup>١) القمر/٤٩

<sup>(</sup>٢) الفصل في الملل والنحل (٣١/٣).

<sup>(</sup>٣) الصحاح (٣٧٥/دعم).

<sup>(</sup>٤) مفردات ألفاظ القرآن (٤٣٤/عقد).

<sup>(</sup>٥) القاموس (١١١٨/عقد).

<sup>(</sup>٦) القاموس (١٢٧١/فوح).

فدليل العلم، قوله تعالى: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾(١).

ودليل الكتابة: قوله تعالى: ﴿ كُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ (٢)، وقال: ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابِ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَ هَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ (٣).

ودليل المشيئة: قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ (٥).

ودليل الخلق: قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١).

يقول الشيخ حافظ حكمي رَحْمُهُ الله: الإيهان بالقدر نظام التوحيد، كها أن الإيهان بالأسباب التي توصل إلى خيره وتحجز عن شره هي نظام الشرع، ولا ينتظم أمر الدين ويستقيم إلا لمن آمن بالقدر وامتثل الشرع، كها قرر النبي عَلَيْكُهُ الإيهان بالقدر، ثم قال لمن قال له: أفلا نتكل على كتابنا وندع العمل؟ قال: "اعْمَلُوا فَكُلُّ مُيسًر لِمَا خُلِقَ لَهُ"، فمن نفى القدر زاعها منافاته للشرع فقد عطل الله تعالى عن علمه وقدرته وجعل العبد مستقلا بأفعاله خالقا لها، فأثبت مع الله تعالى خالقا، بل أثبت أن جميع المخلوقين خالقون، ومن أثبته محتجا به على الشرع محاربا له به نافيا عن العبد قدرته واختياره التي منحه الله تعالى إياها وكلفه بحسبها زاعها أن الله كلف عباده ما لا يطاق، كتكليف الأعمى بنقط المصحف، فقد نسب الله تعالى زاعها أن الله كلف عباده ما لا يطاق، كتكليف الأعمى بنقط المصحف، فقد نسب الله تعالى

<sup>(</sup>١) البقرة/٣٠

<sup>(</sup>۲) یس/۱۲

<sup>(</sup>٣) الحديد/٢٢

<sup>(</sup>٤) التكوير/٢٩

<sup>(</sup>٥) الأنعام/٣٩

<sup>(</sup>٦) الزمر/٦٢

إلى الظلم وكان إمامه في ذلك إبليس لعنه الله تعالى إذ يقول: ﴿قَالَ فَبِمَا أَغُوَيْتَنِي لَأَقْعُدَنَّ لَمُمْ وَمَرَاطَكَ النَّسْتَقِيمَ ﴾، وأما المؤمنون حقا فيؤمنون بالقدر خيره وشره وأن الله خالق ذلك كله، وينقادون للشرع أمره ونهيه ويحكمونه في أنفسهم سرا وجهرا، والهداية والإضلال بيد الله يهدي من يشاء بفضله، ويضل من يشاء بعدله، وهو أعلم بمواقع فضله وعدله ﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِهَا تُفِيضُونَ فِيهِ كَفَى بِهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾، وله في ذلك الحكمة البالغة والحجة الدامغة، وأن الثواب والعقاب مترتب على الشرع فعلا وتركا على القدر. (١)

<sup>(</sup>١) أعلام السنة المنشورة لاعتقاد الطائفة الناجية المنصورة (١٠٥).

# وَلا الحُوضَ والِميزانَ إِنَّكَ تُنْصَحُ

#### المفردات

(نَكِيرًا ومُنْكَرًا): وهما ملكان أسودان أزرقان، يسألان العبد بانتهار في القبر عن ربه، ودينه، والنبي الذي بُعث فيه، وقد سماهم رسول الله عَيَّالِيَّةٍ في الحديث الذي رواه الترمذي، عن أبي هريرة رَضَالِيَّةُ عَنْهُ قال، قال عَيَّالِيَّةٍ: "إِذَا قُبِرَ المَيِّتُ أَتَاهُ مَلكانِ أَسْوَدَانِ أَزْرَقَانِ، يُقَالُ لِأَحَدِهِمَا: المُنْكَرُ، وَلِلْآخِرِ: النَّكِيرُ".(١)

(الحُوضَ): من حاض الماء، أي: جمعه (٢)، وقد وصفه رسول الله ﷺ فقال: "حَوْضِي مَسِيرَةُ شَهْرٍ، مَاؤُهُ أَبْيَضُ مِنْ اللَّبَنِ، وَرِيحُهُ أَطْيَبُ مِنْ الْمِسْكِ، وَكِيزَانُهُ كَنُجُومِ السَّمَاء، مَنْ شَرِبَ مِنْ الْمِسْكِ، وَكِيزَانُهُ كَنُجُومِ السَّمَاء، مَنْ شَرِبَ مِنْهَا فَلا يَظْمَأُ أَبَدًا "(٣).

(والميزانَ): من وزن، والوزن: معرفة قدرِ الشيء بالعدل، قال تعالى: ﴿وَنَضَعُ الْمُوَازِينَ الْقِيامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا ﴾(٤).

(تُنْصَحُ): أي: تُرْشدُ، وتُوجه إلى الخير والفلاح.

# المعنى العام:

يقول الإمام رَحْمَهُ اللهُ: اعتقد أيها العبد المستمسك بحبل الله وسنة نبيه عَلَيْكُهُ، أن كل إنسان محاسب بعمله، وأول الحساب القبر، فإن العبد إذا انقطع من الدنيا آتاه ملكان من قِبل

<sup>(</sup>١) الترمذي (١٠٧١)، وقال: حديث أبي هريرة: حديث حسن غريب، وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٢) القاموس (٢٢٤/حوض).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٦٥٧٩).

<sup>(</sup>٤) الأنبياء/٧٧

الرب عز وجل يسألانه وينتهرانه: من ربك؟ وما دينك؟ وما تقول في الرجل الذي بُعِث فيكم؟ فإن كان من أهل الفلاح قال: ربي الله، ديني الإسلام، والرجل هو محمد ﷺ، أما الشقي فلا يستطيع الجواب، ويقول: هاه هاه لا أدري، فقد روى الترمذي، عن أبي هريرة رصحاليته عنه أن رسول الله ﷺ قال: "إِذَا قُبِرَ المَيّتُ - أَوْ قَالَ: أَحَدُكُمْ - أَتَاهُ مَلكانِ أَسْوَدَانِ أَرْرَقَانِ، يُقَالُ لِأَحَدِهِمَا: المُنْكُرُ، وَلِلْآخَرِ: النّكِيرُ، فَيَقُولُانِ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ؟ فَيُقُولُانِ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ؟ فَيَقُولُانِ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ؟ فَيُقُولُانِ: مَا كَانَ يَقُولُ: هُوَ عَبْدُ اللّهِ وَرَسُولُهُ، أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِللهَ إِلّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيقُولُانِ: نَمْ كَنُومَةِ العَرُوسِ الّذِي لا فَيقُولُانِ: نَمْ كَنُومَةِ العَرُوسِ الّذِي لا يُوعِئُهُ إِلاَ أَحَبُّ أَهْلِهِ إِلَيْهِ، حَتَّى يَبْعَتُهُ اللّهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، وَإِنْ كَانَ مُنَافِقًا قَالَ: سَمِعْتُ لِي فَيقُولُونَ، فَقُلْتُ مِثْلَهُ، لاَ أَدْرِي، فَيقُولُانِ: قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَكَ تَقُولُ ذَلِكَ، فَيُقَالُ لِلأَرْضِ: النَّاسَ يَقُولُونَ، فَقُلْتُ مِثْلَهُ، لاَ أَدْرِي، فَيَقُولُانِ: قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَكَ تَقُولُ ذَلِكَ، فَيُقَالُ لِلأَرْضِ: النَّاسَ يَقُولُونَ، فَقُلْتُ مِثْلَهُ، لاَ أَدْرِي، فَيَقُولَانِ: قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَكَ تَقُولُ ذَلِكَ، فَيُقَالُ لِلأَرْضِ: النَّيْمِ عَلَيْهِ، فَتَخْتَلِفُ فِيهَا أَصْلاعُهُ، فَلا يَزَالُ فِيهَا مُعَذَّبًا حَتَّى يَبْعَثُهُ اللّهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، وَلَكَ اللّهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، وَلَكَ اللّهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، وَلَكَ اللّهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، فَتَلْتَكُمُ عَلَيْهِ وَلَهُ فَلَهُ اللّهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ، وَلَا فَيهَا مُعَذَّبًا حَتَّى يَبْعَثُهُ اللّهُ مِنْ مَضْدَةً ذَلِكَ ". (١)

ومنكر ونكير ملكان كريمان، وكَلَهُمَا الله تعالى بسؤال العبد عند الموت، فالإيمان بهما من الإيمان بالملائكة يكون بأربعة أمور:

الأول: الإيهان بأنهم خلق من خلق الله تعالى، فهم ليسوا بنات لله، ولا تصرف العبادة اليهم، قال تعالى: ﴿ وَلَا يَأْمُرَكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا الْمُلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَابًا ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ لَنْ

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۱۰۷۱)، وقال: وفي الباب عن علي، وزيد بن ثابت، وابن عباس، والبراء بن عازب، وأبي أيوب، وأنس، وجابر، وعائشة، وأبي سعيد، كلهم رووا عن النبي عَلَيْكُ في عذاب القبر.

<sup>(</sup>۲) آل عمران/۸۰

يَسْتَنُكِفَ الْمُسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلَا الْمُلَائِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ ﴿ (١)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ الْمُلَائِكَةَ تَسْمِيَةَ الْأُنْثَى (٢٧) وَمَا لَمُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَلَا الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحُقِّ شَيْئًا ﴾ (٢).

الثاني: الإيهان بأسهائهم التي وردت في الكتاب والسنة، مثل: جبريل، وميكائيل، وإسرافيل، ومالك، ورضوان، ومنكر ونكير، ورقيب وعتيد، وقيل هذان وصفان وليسا السهان عليهم السلام أجمعين، وملك الموت، والحفظة...الخ

الثالث: الإيمان بصفاتهم الخُلقية والخَلقية التي وردت في الكتاب والسنة، فمنها: أنهم كرام بررة، وأنهم مخلوقون من نور، وأنهم لا يعصون الله ما أمرهم، وأنهم مسبحون ذاكرون الله أبدًا لا يفترون.

رابعاً: الإيهان بوظائفهم التي وردت في الكتاب والسنة، ومنها: الوحي لجبريل، والقطر والأرزاق لميكائيل، والقبض للأرواح لملك الموت، والصُّور لإسرافيل، وخَزْنُ النار لمالك، وخَزْنُ الجنة لرضوان...الخ.

والإيهان بمنكر ونكير إيهانٌ بعذاب القبر ونعيمه، وقد خالف في هذا الباب المعتزلة الذين ينكرون الغيبيات.

وقد ذكر الإمام رَحْمَهُ اللهُ الإيهان بالحوض والميزان، فالحوض: مصب نهر الكوثر الذي وعد الله نبيه إياه، فقال: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثَرَ ﴾ (٣)، والكوثر: نهرٌ في الجنة، وهو ماء الحوض، أشد بياضًا من اللبن، وأحلى من العسل، حافَّتَاه من الدُّر المُجَوَّف والذهب، ومجراه على

<sup>(</sup>١) النساء/١٧٢

<sup>(</sup>٢) النجم/٢٨:٢٧

<sup>(</sup>٣) الكو ثر/١

الياقوت والدر، طينته مسك أذفر، ففي حديث المعراج عن أنس بن مالك رَضَّالِلَهُ عَلَيْهِ أَدَمُ وَقَالَ: فِي السَّمَاءِ الدُّنْيَا آدَمَ، فَقَالَ لَهُ جِبْرِيلُ: هَذَا أَبُوكَ آدَمُ فَسَلِّمْ عَلَيْهِ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَرَدَّ عَلَيْهِ آدَمُ وَقَالَ: مَا هَذَانِ مَرْحَبًا وَأَهْلاَ بِابْنِي، نِعْمَ الابْنُ أَنْتَ، فَإِذَا هُوَ فِي السَّمَاءِ الدُّنْيَا بِنَهَرَيْنِ يَطَّرِدَانِ، فَقَالَ: مَا هَذَانِ النَّهَرَانِ يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: هَذَا النِّيلُ وَالْفُرَاتُ عُنْصُرُ هُمَا، ثُمَّ مَضَى بِهِ فِي السَّمَاء، فَإِذَا هُوَ بِنَهْرِ آخَوَ عَلْدُ قَلَا إِنْكِي عَلَيْهِ قَلْدَا عُلَى اللَّهُ وَالْفُرَاتُ عُنْصُرُ هُمَا، ثُمَّ مَضَى بِهِ فِي السَّمَاء، فَإِذَا هُوَ بِنَهْرِ آخَوَ عَلْدُ عَلَا النِّيلُ وَالْفُرَاتُ عُنْصُرُ هُمَا، ثُمَّ مَضَى بِهِ فِي السَّمَاء، فَإِذَا هُوَ بِنَهْرِ آخَوَ عَلْدُ عَلَا النَّيلُ وَالْفُرَاتُ عَنْصُرُ هُمَا، ثُمَّ مَضَى بِهِ فِي السَّمَاء، فَإِذَا هُوَ بِنَهْرِ آخَوَ عَلْدُ عَلَا اللَّي الْعَرْبَ اللَّهُ وَالْفُرَاتُ عَنْصُرُ هُمَا، ثُمَّ مَضَى بِهِ فِي السَّمَاء، فَإِذَا هُو مِسْكُ أَذْفَرُ، قَالَ: مَا هَذَا يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: هَذَا الْكَوْثَرُ الَّذِي خَبَأَ لَكَ رَبُّكُ "(١).

فالحوض هو مصب الكوثر، ويَرِدُ عليه الخلقُ ليشربوا، فمنهم من يشرب بيد النبي الشريفة عَلَيْكُمْ، ومنهم من يشرب بيده، ومنهم من يُردُّ لا يشرب منه بعد طول ظمأ، فقد روى الشريفة عَلَيْكُمْ ومنهم من يشرب بيده، ومنهم من يُردُّ لا يشرب منه بعد طول ظمأ، فقد روى مسلم في صحيحه، عن أبي هريرة رَضَالِيَّهُ عَنْهُ أن رسول الله عَلَيْكُمْ دَارَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ، وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللهُ بِكُمْ لاحِقُونَ، وَدِدْتُ أَنَّا قَدْ رَأَيْنَا إِخْوَانَنَا قالوا: أولَسنا إخوانك يا رسول الله؟ قَالَ: "أَنتُمْ أَصْحَابِي وَإِخْوَانُنَا الَّذِينَ لَمْ يَأْتُوا بَعْدُ" فَقَالُوا: كيف تعرف من لم يأت بعد من أمتك يا رسول الله؟ فَقَالَ: "أَرَأَيْتَ لَوْ أَنَّ رَجُلاً لَهُ خَيْلٌ خُرُّ مُحَجَّلَةٌ بَيْنَ ظَهْرَيْ خَيْلٍ دُهُم بُهُم أَلا يَعْرِفُ خَيْلَهُ؟ " قالوا: بلي يا رسول الله، قَالَ: "فَإِنَّهُمْ يَأْتُونَ غُرًّا بَيْنَ ظَهْرَيْ مِنَ الْوُضُوءِ، وَأَنَا فَرَطُهُمْ عَلَى الحُوْضِ، أَلا لَيُذَادَنَّ رِجَالٌ عَنْ حَوْضِي كَمَا يُذَادُ الْبَعِيرُ الضَّالُ أَنَادِيهِمْ أَلا هَلُمَ، فَيْقَالُ: إِنَّهُمْ قَدْ بَدَّلُوا بَعْدَكَ، فَأَقُولُ: سُحْقًا سُحْقًا سُحْقًا سُحْقًا سُحْقًا الله؟

وذكر الإمام رَحِمَهُ ٱللَّهُ أيضا الميزان، وهو ميزان أعمال العباد، قال الله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ المُوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا

<sup>(</sup>١) البخاري (١٧ ٧٥).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۶۹).

بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ يَوْمَئِذٍ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتًا لِيُرَوْا أَعْهَا لَهُمْ (٦) فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَئِذِ الْحُقُّ فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُثْلِحُونَ ﴾ (٣).

ومن السنة: قول النبي عَلَيْكُ لابن مسعود رَضَالِكُ عَنْهُ: "أَتَعْجَبُونَ مِنْ دِقَّةِ سَاقَيْهِ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ هُمَّا فِي الْمِيزَانِ أَثْقُلُ مِنْ أُحُدِ"، وقوله عَلَيْكُ : "كَلِمَتَانِ حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ خَفِيفَتَانِ عَلَى نَفْسِي بِيدِهِ هُمَّا فِي الْمِيزَانِ أَثْقُلُ مِنْ أُحُدٍ"، وقوله عَلَيْكُ : "كَلِمَتَانِ حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ خَفِيفَتَانِ عَلَى اللَّمَانِ ثَقِيلَتَانِ فِي الْمِيزَانِ: سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ" (١٤)، وقوله عَيَاكُ : "إِنَّهُ لَللَّمَانِ ثَقِيلَتَانِ فِي الْمِيزَانِ: سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ" (١٤)، وقوله عَيَاكُ : "إِنَّهُ لَللَّهَ بَعُوضَة "(٥).

فقد دلت الآيات والأحاديث على أن ما يوزن في الميزان:

١ - الأعمال، كما في حديث الكلمتان. (٦)

٢ - الأشخاص، كما في العبد السمين. (٧)

٣-الصحف، كما في حديث صاحب التسعة والتسعين سجلًا. (^)

<sup>(</sup>١) الأنساء/٢٧

<sup>(</sup>٢) الزلزلة/٨:٦

<sup>(</sup>٣) الأعراف/٨

<sup>(</sup>٤) البخاري (٧٥٦٣).

<sup>(</sup>٥) البخاري (٤٧٢٩).

<sup>(</sup>٦) البخاري (٧٣٥٧).

<sup>(</sup>٧) البخاري (٤٧٢٩).

<sup>(</sup>٨) الترمذي (٢٦٣٩)، وقال: حسن غريب، وصححه الألباني،

وهو ما رواه عبد الله بن عمرو بن العاص رَضَالِتَهُءَنْهُمَا قال: قال رسول الله ﷺ: "**إِنَّ اللَّهَ سَيُخَلِّصُ رَجُلًا مِنْ** 

قال الإمامان أبو زرعة وأبو حاتم الرازيين: أدركنا العلماء في جميع الأمصار حجازًا وعراقًا وشامًا ويمنًا، فكان من مذهبهم: ... والصراط حق، والميزان حق، له كفتان توزن فيه أعمال العباد، حسنها وسيئها، حق. (١)

أُمَّتِي عَلَى رُءُوسِ الحَلَاثِقِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَيُنْشُرُ عَلَيْهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ سِجِلَّا كُلُّ سِجِلِّ مِثْلُ مَدُ البَصَرِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنْكُورُ مِنْ هَذَا شَيْتًا؟ أَظَلَمَكَ كَتَبَتِي الحَافِظُونَ؟ فَيَقُولُ: لَا يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: أَفَلَكَ عُذْرٌ؟ فَيَقُولُ: لَا يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: أَفَلَكَ عُذْرٌ؟ فَيَقُولُ: لَا يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: بَلَى إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسَنَةً، فَإِنَّهُ لَا ظُلْمَ عَلَيْكَ اليَوْمَ، فَتَخْرُجُ بِطَاقَةٌ فِيهَا: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ مَا هَذِهِ البِطَاقَةُ مَعَ هَذِهِ السِّجِلَّاتِ، فَقَالَ: إِنَّكَ لَا تُطْلَمُ "، قَالَ: "فَتُوضَعُ السِّجِلَّاتُ فِي كَفَّةٍ وَالبِطَاقَةُ فِي كَفَّةٍ، فَطَاشَتِ السِّجِلَّاتُ وَثَقُلَتِ البِطَاقَةُ، فَلَا يَثْقُلُ لَا يُشْقُلُ مَعَ السِّجِلَّاتُ وَثَقُلَتِ البِطَاقَةُ، فَلَا يَثْقُلُ لَا يَشْقُلُ مَعَ السِّجِلَّاتُ وَثَقُلُتِ البِطَاقَةُ، فَلَا يَثْقُلُ لَا يُطْلَقُهُ فَى كَفَّةٍ وَالبِطَاقَةُ فِي كَفَّةٍ، فَطَاشَتِ السِّجِلَّاتُ وَثَقُلُتِ البِطَاقَةُ، فَلَا يَثْقُلُ لَا يَعْفَلُ اللَّهُ شَيْءٌ"

<sup>(</sup>١) شرح أصول الاعتقاد للالكائي (٢٨٩/١)

مِن النارِ أَجْسادًا مِن الفَحْمِ تُطْرَحُ كَحَبِّ حَمِيلِ السَّيْلِ إِذْ جَاءَ يَطْفَحُ وقُـلْ يُخْـرِجُ اللهُ العَظـيمُ بِفَضـلِهِ عَـلَى النَّهـرِ في الفِـردوسِ تَحْيـا بِهَارِْـهِ

## المضردات

(أجسادًا): قال الخليل رَحِمَهُ ٱللَّهُ: لا يقال الجسد إلا على الإنسان(١).

(مِن الفَحْمِ): أي صاروا كالفحم، لا أن أصلهم من الفحم، والفحم: الجمر الطافيء، وواحدته فحمة (٢)، قال رسول الله عَلَيْكَةِ: "أَمَّا أَهْلُ النَّارِ الَّذِينَ هُمْ أَهْلُهَا، فَإِنَّهُمْ لَا يَمُوتُونَ فِيهَا وَاحْدته فحمة (٢)، قال رسول الله عَلَيْكَةٍ: "أَمَّا أَهْلُ النَّارِ الَّذِينَ هُمْ أَهْلُهَا، فَإِنَّهُمْ لَا يَمُوتُونَ فِيهَا وَاحْدته فحمة (٢)، قال رسول الله عَلَيْكَةً النَّارُ بِذُنُومِهِمْ، فَأَمَاتَهُمْ إِمَاتَةً حَتَّى إِذَا كَانُوا فَحْمًا، أَذِنَ بِالشَّفَاعَةِ... "(٣).

(كَحَبُّ): الحَبُّ: بذور البقول(٤).

و (حَميلِ السَّيْلِ) قال البغوي رَحِمَهُ اللَّهُ: هو ما حمله السيل – الماء المنحدر بشدة – وهو ما جاء به من طين، فإذا اتفقت فيه الحبة واستقرت على شط مجرى السيل، فإنها تنبت في يوم وليلة، وهي أسرع نابتةٍ نباتًا. (٥)

(يَطْفَحُ): من طفح يطفح طَفْحًا وطُفوحًا: أي امتلأ وارتفع، وإناءٌ طفحان: يفيض

<sup>(</sup>١) مفردات ألفاظ القرآن (١٣٤/جسد).

<sup>(</sup>٢) القاموس (٢٢٤/فحم).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۱۸۵).

<sup>(</sup>٤) القاموس (٢١٨/ حبب).

<sup>(</sup>٥) شرح السنة للبغوي (١٧٧/١٥)، وقد سألت شيخي أبا معاذ سامي بالي حفظه الله عن معنى هذه اللفظة، فقال: ينبتون كنبته حبة الفول، فإنها تنفلق وتخرج النبتة الصفراء منها.

#### المعنى العام:

يذكر الإمام رَحْمَدُ اللهُ مسألة من أهم المسائل التي تميز أهل السنة عن الخوارج والمعتزلة، وهي إخراج أصحاب الكبائر من النار، وثبوت الشفاعة للنبي عَلَيْكَالَةٍ.

يقول الإمام أبو بكر رَحِمُهُ الله: وقل أيها العبد موقنًا بها تقول: أن الله تعالى من تمام فضله وإحسانه يخرج من النار أُناسًا قد تفحموا في النار على قدر ذنوبهم بشفاعة النبي عَلَيْهُ، وشفاعة الشهداء والصالحين، وبشفاعة القرآن والصيام، وبشفاعة الملائكة، وبشفاعة من أذن له الله عز وجل أن يشفع، فيخرجهم عز وجل فيقذفهم على شاطئ نهر يسمى نهر الحياة، فينبتون بأسرع ما يكون كها تنبت الحبة إذا جرف إليها السيل طينها وطميها، وذلك لأنهم ماتوا وهم موحدين بالله تعالى، ولكن أزلهم الشيطان ببعض الأعمال استحقوا بها عذاب الله تعالى، فلما قضوا ما عليهم وشاء الرب عز وجل أن يخرجهم أخرجهم بفضل ومنة وجود وإحسان منه عز وجل، وهو العزيز الحكيم.

وقد ثبت في السنة إخراج الموحدين من النار بعدما سفعتهم النار، ففي حديث الشفاعة الطويل الذي رواه الشيخين، عن أنس رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ، قال: قال رسول الله عَلَيْكِلِّةِ: "... فَيَقُولُ: يَا كُمَّدُ ارْفَعْ رَأْسَكَ، وَقُلْ يُسْمَعْ لَكَ، وَسَلْ تُعْطَ، وَاشْفَعْ تُشَفَّعْ، فَأَقُولُ: يَا رَبِّ أُمَّتِي أُمَّتِي، فَيَقُولُ: انْطَلِقْ فَأَخْوِجْ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ أَدْنَى أَدْنَى مِثْقَالِ حَبَّةِ خَرْدَلٍ مِنْ إِيهَانٍ فَأَخْوِجْهُ مِنْ النَّار، فَأَنْطَلِقُ فَأَفْعَلُ "(٢)

وفي الصحيحين، عن أبي هريرة رَضِّ اللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْكِيلَّةِ: "إِذَا أَرَادَ اللَّهُ رَحْمَة

<sup>(</sup>١) القاموس (١٠٠٨/طفح).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۰ ۷۵)، مسلم (۱۹۳).

مَنْ أَرَادَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ أَمَرَ اللَّهُ المُلَائِكَةَ أَنْ يُخْرِجُوا مَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهَ فَيُخْرِجُونَهُمْ وَيَعْرِفُونَهُمْ بِآثَارِ السُّجُودِ وَحَرَّمَ اللَّهُ عَلَى النَّارِ أَنْ تَأْكُلُ أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنْ النَّارِ فَكُلُّ ابْنِ آدَمَ تَأْكُلُهُ النَّارُ إِللَّا أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنْ النَّارِ قَدْ امْتَحَشُوا فَيُصَبُّ عَلَيْهِمْ مَاءُ الْحَيَاةِ فَيَنْبُتُونَ كَمَا تَنْبُتُ الْحِبَّةُ إِلَّا أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنْ النَّارِ قَدْ امْتَحَشُوا فَيُصَبُّ عَلَيْهِمْ مَاءُ الْحَيَاةِ فَيَنْبُتُونَ كَمَا تَنْبُتُ الْحِبَّةُ الْحَبَقُونِ فَيَخْرُجُونَ مِنْ النَّارِ قَدْ امْتَحَشُوا فَيُصَبُّ عَلَيْهِمْ مَاءُ الْحَيَاةِ فَيَنْبُتُونَ كَمَا تَنْبُتُ الْحِبَّةُ وَلِي السَّيْلِ "(١).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۸۰٦) ، مسلم (۱۸۲).

#### المفردات

(شَافعٌ): اسم فاعل من شَفَع، والشَّفْعُ خلاف الوَتْر، وهو الزوج تقول: كان وترًا فَشَفَعْتُه شَفْعًا، وشَفَعَ الوتر من العدد شفعا صيره زوجا(١)، قال الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ ٱللَّهُ: الشفاعة: هي التوسط للغير بجلب منفعة أو دفع مضرة(٢).

#### المعنى العام:

من الإيمان باليوم الآخر، الإيمانُ بأن النبيَّ وَيَلَكِلُهُ له الشفاعةُ الكبرى يوم القيامة، والشفاعة فضلٌ من الله عز وجل لنبيه محمد وَيَلَكِلُهُ، رفعة له وتكريمًا، قال تعالى: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَالشَفاعة فَضلٌ من الله عز وجل لنبيه محمد وَيَلَكِلُهُ، رفعة له وتكريمًا، قال تعالى: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ نَافِلَةً لَكَ عَسَى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾ (٣) والمقام المحمود هو الشفاعة، كما ذكر غير واحد من المفسرين.

ومن السنة: ما جاء في الصحيحين، عن أبي هريرة رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله وَعَلَيْلُهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله وَعَلَيْلُهُ: "لِكُلِّ نَبِيٍّ دَعُورٌ مُسْتَجَابَةٌ يَدْعُو بِهَا وَأُرِيدُ أَنْ أَخْتَبِئَ دَعُورٍ مَا هَاعَةً لأُمَّتِي فِي الآخِرَةِ "(٤).

وروى البخاري في صحيحه، عن ابن عمر رَضَيَلِلَهُ عَنْهُمَا يقول: "إِنَّ النَّاسَ يَصِيرُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ جُثًا كُلُّ أُمَّةٍ تَتْبَعُ نَبِيَّهَا يَقُولُونَ: يَا فُلانُ اشْفَعْ يَا فُلانُ اشْفَعْ حَتَّى تَنْتَهِيَ الشَّفَاعَةُ إِلَى النَّبِيِّ

<sup>(</sup>١) لسان العرب (١٨٣/٨).

<sup>(</sup>٢) شرح لمعة الاعتقاد للعثيمين رَحِمَهُ ٱللَّهُ (٦٦).

<sup>(</sup>٣) الإسراء/٧٩

<sup>(</sup>٤) البخاري (٤٠٤)، مسلم (١٩٨/٣٣٤).

عَيَّا اللَّهِ فَذَلِكَ يَوْمَ يَبْعَثُهُ اللَّهُ الْمُقَامَ الْمُحْمُودَ"(١).

وللنبي عَلَيْكُالُهُ شفاعات:

١ - الشفاعة العظمى، وهي الشفاعة الأولى للنبي عَلَيْكُم، ففي الصحيحين، عن أبي هريرة رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله عَيَالِيالَةِ: "أَنَا سَيِّدُ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَهَلْ تَدْرُونَ مِمَّ ذَلِكَ؟ يَجْمَعُ اللَّهُ النَّاسَ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ يُسْمِعُهُمْ الدَّاعِي وَيَنْفُذُهُمْ الْبَصَرُ، وَتَدْنُو الشَّمْسُ فَيَبْلُغُ النَّاسَ مِنْ الْغَمِّ وَالْكَرْبِ مَا لا يُطِيقُونَ وَلا يَخْتَمِلُونَ، فَيَقُولُ النَّاسُ: أَلاَ تَرَوْنَ مَا قَدْ بَلَغَكُمْ؟ أَلا تَنْظُرُونَ مَنْ يَشْفَعُ لَكُمْ إِلَى رَبِّكُمْ؟ فَيَقُولُ بَعْضُ النَّاسِ لِبَعْضِ: عَلَيْكُمْ بِآدَمَ، فَيَأْتُونَ آدَمَ عَلَيْهِ الْسَّلَام، فَيَقُولُونَ لَهُ: أَنْتَ أَبُو الْبَشَرِ، خَلَقَكَ اللَّهُ بِيَدِهِ، وَنَفَخَ فِيكَ مِنْ رُوحِهِ، وَأَمَرَ الْمُلائِكَةَ فَسَجَدُوا لَكَ، اشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّكَ، أَلَا تَرَى إِلَى مَا نَحْنُ فِيهِ؟ أَلَا تَرَى إِلَى مَا قَدْ بَلَغَنَا؟ فَيَقُولُ آدَمُ: إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَإِنَّهُ قَدْ نَهَانِي عَنْ الشَّجَرَةِ فَعَصَيْتُهُ، نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي، اذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي اذْهَبُوا إِلَى نُوح، فَيَأْتُونَ نُوحًا، فَيَقُولُونَ: يَا نُوحُ إِنَّكَ أَنْتَ أَوَّلُ الرُّسُلِ إِلَى أَهْلِ الأَرْضِ، وَقَدْ سَمَّاكَ اللَّهُ عَبْدًا شَكُورًا، اشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّكَ، أَلا تَرَى إِلَى مَا نَحْنُ فِيهِ؟ فَيَقُولُ إِنَّ رَبِّي عز وجل قَدْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَإِنَّهُ قَدْ كَانَتْ لِي دَعْوَةٌ دَعَوْتُهَا عَلَى قَوْمِي، نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي، اذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي اذْهَبُوا إِلَى إِبْرَاهِيمَ، فَيَأْتُونَ إِبْرَاهِيمَ، فَيَقُولُونَ: يَا إِبْرَاهِيمُ أَنْتَ نَبِيُّ اللَّهِ وَخَلِيلُهُ مِنْ أَهْلِ الْأَرْضِ، اشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّكَ، أَلا تَرَى إِلَى مَا نَحْنُ فِيهِ؟ فَيَقُولُ لَمُّمْ: إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَإِنِّي قَدْ كُنْتُ كَذَبْتُ ثَلاثَ كَذِبَاتٍ، نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي، اذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي اذْهَبُوا إِلَى مُوسَى، فَيَأْتُونَ مُوسَى، فَيَقُولُونَ: يَا مُوسَى أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ، فَضَّلَكَ اللَّهُ بِرِسَالَتِهِ وَبِكَلامِهِ عَلَى النَّاسِ، اشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّكَ، أَلا تَرَى إِلَى مَا نَحْنُ

<sup>(</sup>١) البخاري (١٨)

فِيهِ؟ فَيَقُولُ: إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ الْيُوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ وَلِنِّي عَشَى بُنِ مَرْيَمَ، وَيَلْتُ نَفْسًا لَمْ أُومَرْ بِقَتْلِهَا، نَفْسِى نَفْسِى الْمُعْبَى اذْهَبُوا إِلَى غَيْرِي اذْهَبُوا إِلَى عِسَى بْنِ مَرْيَمَ، فَيَقُولُونَ: يَا عِيسَى أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ، وَكَلَّمْتَ النَّاسَ فِي الْمُهْدِ صَبِيًّا، اشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبُك، أَلا تَرَى إِلَى مَا نَعْنُ فِيهِ؟ فَيَقُولُ عِيسَى: إِنَّ رَبِي قَدْ فَضِبَ الْيُومَ عَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَا يَعْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَلَمْ يَنْفَى نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي الْيُومَ عَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَلْ يَعْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَلَمْ يَذْكُونُ وَنَبْلَك مَا نَفْشَى نَفْسِي الْيَوْمَ عَضَبًا اللَّهُ عَيْرِي اذْهَبُوا إِلَى مُحَمَّدٍ، فَيَأْتُونَ مُحَمَّدًا، فَيَقُولُونَ: يَا مُحَمَّدُ أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتِمُ الْأَنْبِيَاءِ، وَقَدْ غَفَرَ اللَّهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخْرَ اشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّك، أَلا تَرَى إِلَى مَا نَفْسِي الْيَوْمِ وَقَدْ غَفَرَ اللَّهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخْرَ اشْفَعْ لَنَا إِلَى رَبِّك، أَلا تَرَى إِلَى مَا يَعْرَفُوا الْمَعْ مُنَا لَمْ يَفْتَحُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ مِنْ عَلَيْهِ مَنْ الْمَرْسُولُ اللَّهِ عَلَى مَا يَعْرَفُوا اللَّهُ عَلَى مِنْ الْبُولِ الْمُعْرَاعِيْنِ مِنْ أَمْتِي يَا رَبِّ أُمْتِي يَا رَبِّ فَيْقُولُ: يَا مُحَمَّدُ النَّاسِ فِيَا سِوى وَلَمْ أُمْتَوْلِ مِنْ الْبُولِ الْمُعْرَاعِيْنِ مِنْ مَصَارِيعِ الْجُنَّةِ كَا يَيْنَ الْمُعْرَاعِيْنِ مِنْ مَصَارِيعِ الْجُنَّةِ كَمَا يَيْنَ الْمُعْرَاعَيْنِ مِنْ مَصَارِيعِ الْجُنَّةِ كَا يَيْنَ الْمُعْرَاعِيْنِ مِنْ مَصَارِيعِ الْجُنَّةِ كَا يَيْنَ الْمُعْرَاعِيْنِ مِنْ مَصَارِيعِ الْجُنَّةُ كَا يَيْنَ الْمُعْرَاعِيْنِ مِنْ مَصَارِيعِ الْجُنَّةُ وَلُعْرَى الْكَابِ اللَّهُ مَا يَيْنَ الْمُعْرَاعِيْنِ مِنْ مَصَارِيعِ الْجُنَّةُ كَا يَيْنَ الْمُولُولُ مَا ي

٢-الشفاعة في استفتاح باب الجنة لأهلها، روى مسلم في صحيحه، عن أنس بن مالك رَضَالِللَهُ عَنْهُ أن النبي عَلَيْكِ اللهُ قَال: "أَنَا أَكْثَرُ الأَنْبِيَاءِ تَبَعًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَأَنَا أَوَّلُ مَنْ يَقْرَعُ بَابَ الْجُنَّةِ "(٢).
 الجُنَّةِ "(٢).

٣-الشفاعة في أهل الكبائر من الموحدين: وهذه الشفاعة هي للمذنبين من أهل التوحيد

<sup>(</sup>۱) البخاري (۷۱۲)، مسلم (۳۲۷/۱۹٤).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۹۹).

من أمة محمد عَلَيْكِالَّهِ، قال رسول الله عَلَيْكَالَةٍ: "شَفَاعَتِي لأَهْلِ الْكَبَائِرِ مِنْ أُمَّتِي "(١).

٤ - الشفاعة في رفع درجات أقوام من أهل الجنة، ومنه دعاء النبي عَلَيْكِالَةٍ لأبي سلمة رَضَالِلَهُ عَنْهُ: "اللهُمَّ اغْفِرْ لأَبِي سَلَمَةَ وَارْفَعْ دَرَجَتَهُ فِي الْمُهْدِيِّينَ، وَاخْلُفْهُ فِي عَقِبِهِ فِي الْغَابِرِينَ، وَاغْفِرْ لَنَا وَلَهُ يَا رَبَّ الْعَالِمِينَ، وَافْسَحْ لَهُ فِي قَبْرِهِ، وَنَوِّرْ لَهُ فِيهِ "(٢).

٥-شفاعته في تخفيف العذاب عن عمه أبي طالب: ودليلها ما جاء في الصحيحين، عن العباس بن عبد المطلب رَضَيَ لِللَّهُ عَنْهُ أنه قال: يا رسول الله، هل نفعت أبا طالب بشيء، فإنه كان يحوطك ويغض لك؟ قال: "نَعَمْ، هُوَ فِي ضَحْضَاحٍ مِنْ نَارٍ، وَلُولًا أَنَا لَكَانَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ"(٣).

وذكر الإمام رَحْمَهُ اللّهُ القبر وعذابه، فإن من عقيدة أهل السنة والجماعة، الإيمان بأن العبد، إما منعم في قبره، وإما معذب، قال الله تعالى: ﴿ النّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ (٤) فإن آل فرعون يعذبون في قبورهم إلى أن تقوم الساعة، فإن قامت عُذَّبُوا في نار جهنم.

وفي الصحيحين، عن عائشة رَضَّالِللهُ عَنْهَا قالت: كان رسول الله عَلَيْكِلَةٍ يقول في الصلاة: "اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمُسِيحِ الدَّجَّالِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمُاتِ "(٥).

<sup>(</sup>١) صحيح الترغيب والترهيب:٣٦٤٩/٣

<sup>(</sup>۲) مسلم (۹۲۰).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٣٨٨٣)، مسلم (٢٠٩/٢٠٩).

<sup>(</sup>٤) غافر/٤٤

<sup>(</sup>٥) البخاري (٨٣٢)، مسلم (٥٨٩).

ولا تُكْفرَنَّ أَهْلَ الصَّلاةِ وإِنْ عَصَوا ولا تَعتقِــــدْ رَأْيَ الخَـــوارج إنَّــــهُ

# فكلُّهُ مُ يَعْمِي وذُو العَرشِ يَصْفَحُ مَقَسَالٌ لِلَسنْ جسواهُ يُسرُدِي ويَفْضَحُ

## المضردات

(ذُو العَرشِ): صاحب العرش.

(رَأي): لم يقل: دين، أو معتقد، لأن أصل مقالاتهم إنها هو محض رأي رأوه لا دليل عليه.

(الحوارج): قال الدكتور ناصر العقل حفظه الله: هم الذين يكفرون بالمعاصي، ويخرجون على أئمة المسلمين وجماعتهم (١)، ويقول الشهرستاني رَحَمُهُ الله: كل من خرج على الإمام الحق الذي اتفقت الجماعة عليه يسمى خارجيا؛ سواءٌ كان الخروج في أيام الصحابة على الأئمة الراشدين، أو كان بعدهم على التابعين بإحسان، والأئمة في كل زمان (٢).

**(يُرْدِي)**: من رَدَى يُرْدِي، وردى: أي هلك<sup>(٣)</sup>.

# المعنى العام:

يقول الإمام رَحْمَهُ اللهُ: ولا تحكم على أحدٍ من أهل الملة بالكفر خاصة المصليين، وذكر الصلاة هنا لأنها الفارق بين المسلم والكافر، كما روى الترمذي، عن عبد الله بن بريده، عن أبيه، قال: قال رسول الله عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ الله الله عَلَيْكُ اللهُ الله الله الله الله القبلة لذنب اقترفه.

<sup>(</sup>١) دراسات في الأهواء والبدع (٢١/٢).

<sup>(</sup>٢) الملل والنحل/٧٥، تنبه أخى بارك الله فيك من ضابط (الإمام الحق).

<sup>(</sup>٣) القاموس (٦٣٣/ردي).

<sup>(</sup>٤) الترمذي (٢٦٢١)، وقال: حسن صحيح غريب، وصححه الألباني.

قال الإمام الصابوني رَحْمَهُ اللهُ: ويؤمن أهل الدين والسنة بشفاعة الرسول عَيَالِيلَةٍ لمذنبي أهل التوحيد، ومرتكبي الكبائر، كما ورد به الخبر الصحيح عن رسول الله عَيَالِيلَةٍ، وذكر قول النبي عَيَالِيلَةٍ: "شَفَاعَتِي لأَهْلِ الْكَبَائِرِ مِنْ أُمَّتِي "(١).

ومرتكبُ الكبيرةِ الذي لم يتب منها بين حالات ثلاثة: واحدة في الدنيا، واثنتان في الآخرة.

أما التي في الدنيا: أن يُحَدُّ الحد فيكون له جابر.

والحالتان اللتان في الآخرة: إما أن يعاقب في النار ثم يخرج منها، أو يعفو الله عز وجل عنه ولا يعاقبه، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، فعن عبادة بن الصامت رَضَالِللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله عَلَى الله

والخوارج قومٌ سوء، وقد ذكر رسول الله عَلَيْكِاللهِ فضل من قتلهم أو قتلوه، فقال: "يأْتِي فِي آخِرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ حُدَثَاءُ الْأَسْنَانِ سُفَهَاءُ الْأَحْلَامِ يَقُولُونَ مِنْ خَيْرِ قَوْلِ الْبَرِيَّةِ، يَمْرُقُونَ مِنْ الرَّمِيَّةِ لَا يُجَاوِزُ إِيهَائُهُمْ حَنَاجِرَهُمْ، فَأَيْنَهَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُم، فَإِنَّ الْإِسْلَامِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنْ الرَّمِيَّةِ لَا يُجَاوِزُ إِيهَائُهُمْ حَنَاجِرَهُمْ، فَأَيْنَهَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُم، فَإِنَّ الْإِسْلَامِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنْ الرَّمِيَّةِ لَا يُجَاوِزُ إِيهَائَهُمْ حَنَاجِرَهُمْ، فَأَيْنَهَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُم، فَإِنَّ وَتَلَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ "(٣).

<sup>(</sup>١) شرح عقيدة السلف أصحاب الحديث للصابوني (١٧٨).

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٨).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٢٦١١).

ولا تَسكُ مُرْجِيًّا لَعُوبًا بِدِينِهِ وقُسلُ إنَّها الإيهانُ قَسوْلٌ ونيَّةٌ ويَسنْقُصُ طَوْرًا بالمعَاصِي وَتَسارةً

ألا إنَّـــَا المُرْجـــيُّ بالـــدِّينِ يَمْــزَحُ وِفعْــلُ عَــلَى قَــولِ النبــيِّ مُصَــرَّحُ بطَاعَتِــهِ يَنْمِــي وفي الــوَزنِ يَــرْجَحُ

# المفردات

(مُرْجِيًّا): أي مرجئياً، وهو من التأخير، قال تعالى: ﴿ قَالُوا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِي الْمُدَائِنِ حَاشِرِينَ ﴾ (١)، والمرجئة: قوم يدَّعون أن الإيهان لا يدخل في العمل، وهم فرق، أصولها أربعة: مرجئة الجهمية، ومرجئة الكرامية، ومرجئة الأشاعرة، ومرجئة الفقهاء، وقد اشتركوا جميعًا في أن العمل ليس من مسمى الإيهان، مع الفرق بينهم في تعريف الإيهان.

(لَعُوبًا): فعولًا من لعب، قال الفيروزآبادي: لعوبًا: المرأة الحسنة الدلال(٢)، واللعب: الهزل وعدم الجد، واللعوب الهازل الغير جاد في أمره.

(يَمْزَحُ): المزاح قد يكون مباحًا، وقد يكون مكروهًا، وقد يكون حرامًا، فالمزاح في دين الله من المحرمات المنهي عنها، قال تعالى ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ الله من المحرمات المنهي عنها، قال تعالى ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِاللّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ (٦٥) لَا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيهَانِكُمْ إِنْ نَعْفُ عَنْ طَائِفَةٍ مِنْكُمْ نُعَذَّبُ طَائِفَةً بِأَنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ﴾ (٣٠).

(طُوْرًا وَتَارةً): كلمتان بمعنى واحد، والطور: الحد بين الشيئين، والقدرُ (٤)، أي ينقص الإيهان قدرًا ما في مرحلة، ويزداد قدرًا ما في مرحلة أخرى.

<sup>(</sup>١) الأعراف/١١١

<sup>(</sup>٢) القاموس (١٤٧٤/لعب).

<sup>(</sup>٣) التوبة/٦٦:٦٥

<sup>(</sup>٤) القاموس (١٠٢٣/طور).

(يَنْمِي): أي يزداد ويكبر، وهو من النهاء.

(وفي الوَزنِ): أي في الميزان يوم القيامة، فإن الأعمال توزن كما سبق الكلام عنها، قال تعالى: ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴾(١).

#### المعنى العام:

كما حذر الإمام رَحْمَهُ الله مقالة الخوارج، فإنه يحذر مقالة المرجئة، التي جعلت الدين أرق ما يكون، فجعلت الإيمان بالله قد يكون تارة: هو المعرفة، أو هو تصديق القلب فقط، أو هو قول اللسان فقط، أو هو القول باللسان وتصديق القلب فقط.

أما أهل السنة والجماعة فيقولون: الإيمان قول باللسان، واعتقاد بالقلب، وعمل بالجوارح والأركان، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية.

قال الشافعي رَحِمَهُ اللهُ: وكان الإجماع من الصحابة، والتابعين من بعدهم ممن أدركناهم، أن الإيمان قول وعمل ونية، لا يجزئ واحدٌ من الثلاثة إلا بالآخر. (٢)

وقال يحيى بن سليم رَحْمَدُ الله: سألت عشرة من الفقهاء عن الإيهان، فقالوا: قول وعمل، سألت سفيان الثوري، وسألت ابن جريج، وسألت محمد بن عبد الله بن عمرو بن عثمان، وسألت المثنى بن الصباح، وسألت نافع بن عمر بن جميل، وسألت محمد بن مسلم الطائفي، وسألت مالك بن أنس، وسألت سفيان بن عيينة. (٣)

<sup>(</sup>١) الزلزلة/٨

<sup>(</sup>٢) شرح أصول الاعتقاد (١٣٩/٥).

<sup>(</sup>٣) شرح أصول الاعتقاد (٥/ ١٣٠).

وقال الإمام أحمد رَحِمَهُ اللَّهُ: والإيمان قول وعمل، يزيد وينقص. (١)

وقال الآجري رَحْمَهُ اللهُ: اعلموا رحمنا الله وإياكم أن الذي عليه علماء المسلمين: أن الإيمان واجب على جميع الخلق، وهو تصديق بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل بالجوارح، ثم اعلموا أنه لا تجزئ المعرفة بالقلب والتصديق إلا أن يكون معه الإيمان باللسان نطقا، ولا تجزيء معرفة بالقلب، ونطق باللسان، حتى يكون عمل بالجوارح، فإذا كملت فيه هذه الثلاث الخصال كان مؤمنا، دل على ذلك القرآن، والسنة، وقول علماء المسلمين. (٢)

فهذه إجماعات السلف رَحِمَهُمُ اللَّهُ، ومستندهم من الكتاب والسنة.

فدليل القلب: قال الله تعالى: ﴿قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَكَا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِنْ تُطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتُكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِنْ تُطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتُكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الرّسُولُ لَا يَحْزُنْكَ الّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الّذِينَ قَالُوا آمَنَّا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ ﴾ (١).

ودليل اللسان: قال تعالى: ﴿قُولُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَدليل اللسان: قال تعالى: ﴿قُولُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَكُولُهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (٥).

وروى البخاري في صحيحه، عن أنس رَضَيَالِلَهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْلَةُ: "أُمِرْتُ أَنْ

<sup>(</sup>١) أصول السنة (٧٩).

<sup>(</sup>٢) الشريعة/٩٦

<sup>(</sup>٣) الحجرات/١٤

<sup>(</sup>٤) المائدة/ ١٤

<sup>(</sup>٥) البقرة/١٣٦

أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، فَإِذَا قَالُوهَا وَصَلَّوْا صَلاتَنَا وَاسْتَقْبَلُوا قِبْلَتَنَا وَذَبَحُوا ذَبِيحَتَنَا فَقَدْ حَرُّمَتْ عَلَيْنَا دِمَاؤُهُمْ وَأَمْوَا لَهُمْ إِلَّا بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ"(١).

ودليل الجوارح: قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ تُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنْفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ (٢)، وقال: ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ (٣).

والدليل على أن الإيهان يزيد وينقص قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى ﴾ (٤) فلها زاد الهدى دل على النقص، وقال تعالى: ﴿ إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُومُهُمْ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيهَانًا وَعَلَى رَبِّمْ يَتَوَكَّلُونَ (٢) الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ (٥).

وروى ابن حلان في صحيحه، عن أبي أمامة رَضَيَالِيَّةُ عَنْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْكِيَّةِ: "لَتُنْتَقَضَنَّ عُرُوةٌ تَشَبَّثَ النَّاسُ بِالَّتِي تَلِيهَا، فَأُوّلُمُنَّ التَّنْتَقَضَنَّ عُرُوةٌ تَشَبَّثَ النَّاسُ بِالَّتِي تَلِيهَا، فَأُوّلُمُنَّ الْتُنْتَقَضَنَّ عُرُوةٌ تَشَبَّثَ النَّاسُ بِالَّتِي تَلِيهَا، فَأُوّلُمُنَّ الْتُعَلَّمُ وَآخِرُهُنَّ الصَّلامُ الْمَالِهُ الله أَعلَى أَن ذهاب الأعمال هو ذهاب الإسلام، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) البخاري (٣٩٣).

<sup>(</sup>٢) البينة/٥

<sup>(</sup>٣) الكهف/١١٠

<sup>(</sup>٤) محمد/١٧

<sup>(</sup>٥) الأنفال/٢

<sup>(</sup>٦) صحيح ابن حبان (١١١/١٥).

وَدَعْ عنسكَ آراءَ الرِّجسالِ وَقسو لَمُّم وَلا تَسكُ مِسن قسوْمٍ تَلَهَّـوْ بِسدِينِهِم إذا مَا اعتقدْتَ الدَّهْرَ يا صَاحِ هذِه

فَقْ وَلُ رَسُ ولِ اللهِ أَزكى وَأَشْرَحُ فَ تَطْعَن فِي أَهَ لِ الحَدَيثِ وتَقْدَحُ فَأَنْتَ عَ لَى خَ يْرٍ تَبِيتُ وتُصْبِحُ

## المضردات

(أَزكى وَأَشْرَحُ): الزكاء: النهاء (١)، والشرح: البسط، قال الراغب: وشرح الصدر: بسط بنور إلهي وسكينته من جهة الله وروح منه (٢)، فمتابعة قول رسول الله عَلَيْقَةً أنمى للإيان في القلب، وأسكن للقلب، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ (٣).

(فَتَطْعنَ): من طعن، والطعن: الضرب والوخز(٤)، ففيه من الأذى ما فيه، فالطعن بالرمح فيه أذى للبدن، وطعن المرء لغيره فيه أذى للنفس.

(أَهَلِ الْحَدَيثِ): أي: أصحاب الحديث المشتغلين به رواية ودراية، وأهل الحديث صار لقبًا لأهل السنة والجهاعة؛ لتوقيرهم حديث النبي عَلَيْكِيْرُ، لأنه قسيم الوحي، وتقديمه على الهوى والرأي، وقد صنف الصابوني رسالته في العقيدة باسم: (عقيدة السلف أصحاب الحديث).

(الدَّهْرَ): هو الزمن، وقد وهم من عدَّه اسمًا من أسماء الله تعالى، فقد روى البخاري، عن أبي هريرة رَضَّ اللَّهْرَ وَأَنَا الدَّهْرُ بِيكِي

<sup>(</sup>١) القاموس (١٣/زكي).

<sup>(</sup>٢) مفردات ألفاظ القرآن (٣٣٤/شرح).

<sup>(</sup>٣) الشرح/ ١

<sup>(</sup>٤) القاموس (٢٠٠٦/طعن).

اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ "(١)، وقد عاب الله تعالى من يعتقد أن الدهر هو الزمن، وأنه يحيي ويميت، فقال تعالى عنهم : ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُمْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ وَمَا لَمُمْ بِذَلِكَ عنهم : ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُمْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾ (٢٠

فكيف يكون اسمًا من أسمائه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ؟!

(يا صَاحِ): الصيحُ: الصوت بأقصى طاقة (٣)، فكأن الإمام ينادي من يخاطبه بأعلى صوته مشفقًا عليه منبهًا له أن يقع في المهالك، وقد يراديا صاحبي، وقد خففت.

#### المعنى العام:

ختم الإمام رَحْمَهُ اللّهُ حائيته بوصية غالية نفيسة، حذَّر فيها متابعة أراء الرجال وترك حديث النبي عَلَيْهِ فكم من غوي وضال ومتهوك قد ضلوا الطريق لهوى أو لرأي رأوه، وقد حذرنا الله عز وجل من متابعة الهوى، وترك الوحي فقال تعالى: ﴿ وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ فَالْبَهُ عَنْ وَجَل مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ فَوْاهُ أَفَانْتَ تَكُونُ وَتُرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَاهُ أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴾ (٥)، وقال تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمُ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ ﴾ (٦).

وقال تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ

<sup>(</sup>١) البخاري (٦١٨١).

<sup>(</sup>٢) الجاثية/٢٤

<sup>(</sup>٣) القاموس (٩٥٩/صيح).

<sup>(</sup>٤) الكهف/٢٨

<sup>(</sup>٥) الفرقان/٤٣

<sup>(</sup>٦) القصص/٥٠

# وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾(١).

فكل ما سبق يدل دلالة بينة على وجوب متابعة الكتاب والسنة، وترك الهوى وأراء الرجال، فإن العالم ما عظم قدره في عيون الخلق إلا لمتابعته الكتاب والسنة، فعلى قدر المتابعة يكون علو الذكر في الدنيا والآخرة، والله يخلق ما يشاء ويختار.

فالإمام رَحْمَدُالله ينادي بأعلى صوته: لا تكونوا من أهل الأهواء، الذين يطعنون في حملة الحديث، فوالله إن بغضهم للنبي عَلَيْكُ حملهم على الطعن في حملة كلامه عَلَيْكُ ، فإن من علامات أهل البدع سبُّ حملة الحديث، وكان أبو نصر بن سلام الفقيه يقول: ليس شيء أثقل على أهل الإلحاد ولا أبغض إليهم من سماع الحديث وروايته بإسناده (٢).

ثم يختم الإمام منظومته فيقول: واعلم يا صاحبي: أن من تمسك بكل ما سبق ذكره معتقدًا به؛ فلح في الدنيا والآخرة، وبات مسرورًا، وأصبح من الفائزين.

(١) الجاثية/٢٣

(٢) شرح عقيدة السلف للصابوني (٣٦١).

قال أبو بكر بن أبي داود: هذا قولي، وقول أبي، وقول أحمد بن حنبل، وقول من أدركنا من أهل العلم، ومن لم ندرك ممّن بلغنا عنه، فمن قال غير هذا فقد كذب.

#### المعنى العام:

وهذا قول أهل السنة والجماعة قاطبة لا خلاف فيه، وفي كل مسألة من المسائل التي وردت نُقل فيها الإجماع، وهذه عقيدتي أسأل الله تعالى أن يحييني عليها وأن يمتني عليها، وأن يغفر لي، ولوالدي، ولمشايخي، ولأهل بيتي، ولمن أساء إليَّ، ولسائر المسلمين، والحمد لله رب العالمين.

كَتَبَهُ وَعَلَّقَ عَلَيْهِ أَبُو سُفْيَانَ مَحْمُود بْنُ أَحْمَدَ الْشَّامِلِيُّ صَفَرْ ١٤٣٥